

## GAEKWAD'S ORIENTAL SERIES

Published under the authority of the Government of His Highness the Maharaja Gaekwad of Baroda.

General Editor:
B. BHATTACHARYYA,
M. A., PH. D.

No. LXXXVII



श्रीजयराशिभद्दविरचितः

तत्त्वोपप्लवसिंहः

# TATTVOPAPLAVASIMHA of JAYARĀSI BHAŢŢA

Edited with an introduction and indices
by
PANDIT SUKHLALJI SANGHAVI
AND
PROF. RASIKLAL C. PARIKH, B. A. (Hons.)

BARODA
Oriental Institute
1940

Printed at the Government Press, Baroda and published on behalf of the Government of His Highness the Maharaja Gaekwad of Baroda by Benoytosh Bhattacharyya at the Oriental Institute, Baroda.

Price Rs. 4-0-0.

#### PREFACE

The palm-leaf manuscript on which the present edition of Tattvopaplavasimha is based was first discovered by Pandit Sukhlalji and Pandit Bechardas Dosi in the year 1926 in a MSS library at Patan known as Sanghavinā Pādāno Bhandār, when they were searching for the MSS of Sanmatitarka and its commentary Tattvabodhavidhāyinī. A short note on this work was published by Prof. Rasiklal C. Parikh the then editor of the Purātattva Quarterly in Vol. IV Nos. 1-2 p. 155 and the work was proposed for publication in the Purātattvamandir Series. Owing to various adverse circumstances, however, TPS. could not be undertaken for that Series. It gives us, therefore, great pleasure that after so many years it has become possible to publish the same in the G. O. S. for which our heartfelt thanks are due to that great patron of learning H. H. the Maharaja Gaekwar of Baroda and the learned editor of the series Dr. B. Bhattacharyya.

Our thanks are also due to Dr. A. B. Dhruva for some valuable suggestions, to Muni Punyavijayji through whom we were able to procure the palm-leaf manuscript of TPS, to Sri Jinavijayji who helped us in deciphering many obscure letters in the ms, to Pandit Dalsukh Malvaniya and Pandit Keshavram Shastri for helping in proof-reading, to Pandit Mahendra Kumara Nyayacharya for helping in tracing quotations and to Srimati Hirakumari in preparing indexes.

#### INTRODUCTION

Importance of the TPS.

As far as our knowledge goes the Tattvopaplavasimha is a unique work of its kind. The school of Chārvāka otherwise known as the Lokāyata Darsana was long known to the students of Indian Philosophy as a Pūrvapakṣa in almost all the systems, and also from such works as the Saddarsanasamuccaya of Haribhadra Sūri (about 700–770 A. D.) and the Sarvadarsana Saṅgraha of Mādhavāchārya (about 14th century A. D.) No work, however, belonging to the Lokāyata school itself was known. The TPS fills at least partially that gap in our knowledge 1. As we shall see later on, the TPS goes a step further and carries to its logical end the sceptical tendency of the Chārvāka school as it is known to us from this work itself and other sources and ends in 'tattvopaplava' or 'upsetting of all principles.'

#### Description of the Ms.

This palm-leaf ms, which as noted in the Preface, belongs to the Sanghavinā pādāno Bhandār, is noticed in A Descriptive Catalogue of MSS in the Jaina Bhandārs at Pattan Vol. I. p. 165, G. O. S. No. LXXVI, published in 1937. It consists of 176 leaves. Its length is 14'' and breadth  $1\frac{1}{2}''$ . A few lines in the beginning and a few in the body of the work are illegible.

It becomes clear from the colophon that the ms was copied in Samvat 1349 Marg. Vadi 11 Sanau (6th December 1292 A.D.) at Dholkā by Maham Narapāla. At the time Sārangadeva (A. D. 1274-95) of the House of the Vāghelās was reigning. Dholkā had been a second capital of Gujarat for more than half a century from the time of Vīradhavala (A. D. 1233-38) and it appears from the colophons of a great number of mss that it had developed into a centre of learning also.

The ms begins— .....तां यात मुन.....रवोपण्ठवसिंह एष विषमो नूनं मथा....नास्ति तत्फळं वा स्वर्गादि । सत्यं तावदा(दे)तस्य कर्मणः स भा.....उक्तं च परमार्थविद्धिरिष etc.

<sup>1</sup> See further pp. xi-xii.

It ends— पाखण्डखण्डनाभिज्ञा ज्ञानोद्धिविवर्द्धिताः । जयराशेर्जयन्तीह वि-कल्पा वादिजिष्णवः ॥ छ ॥ संवत् १३४९ मार्ग० वदि ११ शनौ धवछक्रके महं० नरपालेन तत्त्वोपप्रवयन्यपुह्तिका लेखीति । भद्रं ॥

#### The Present Edition

The single palm-leaf ms on which the present text is based presents on the whole an accurate version of the work. At some places, however, the writing is blurred and those places are indicated in the footnotes as घूष्ट्रम् or घू॰; at other places the trend of the meaning required emendations in readings, these have been indicated in the footnotes as परिमाजितम् or परि॰. When in the body of the text we have supplied some readings we have put the same in rectangular brackets, e. g. on the first page निल्यो etc. मया प्रिच्यते.

The paragraphs in the text are, of course, made by us. We have also supplied the headings of different sections in rectangular brackets, e.g. p. 2 [१ न्यायसंमतस्य प्रत्यक्षलक्षणस्य परीक्षा].

This, we hope, will greatly facilitate the study of the work. The passages that seemed to be quotations have been indicated by " and wherever possible we have given the names of original works in [ ], e. g. page 3. [ शावरमा॰ १. १. ५]. The proper names have been underlined.

At the end of the text we have provided three utilizs or appendices. The first gives the index of important philosophical terms; the second that of the proper names and the third that of quotations.

All this, it is hoped, will enable the scholars to utilize this important work for further researches in the subject.

Comparative unfamiliarity of the TPS.

Before we attempt to discover the date of the TPS we propose to consider its comparative unfamiliarity and the type of thought it represents. Verses attributed to Chārvāka and the name of Brhaspati as the founder of the Lokāyata school more familiarly known as the Chārvāka Darsana are known to us from such works as the Sāstravārtā Samuchchaya and the Saddarsana Samuchchaya of Haribhadra Sūri (700–70 A. D.), the Sarvadarsana Sangraha of Mādhavāchārya (14 cen. A. D.) and such other works as the Sarvamata Sangraha. As every student of Samskrta systems of philosophy knows Chārvāka or Lokāyata is referred to in many of the major works on the subject.<sup>2</sup> This school of thought

See: Lokāyata by Mahāmahopadhyāya H. P. S'āstrî, Dacca University Bulletins, No. 1.

supposed to be founded by Bṛhaspati who is also supposed to be the founder of the Science of Polity³ (अर्थे आस्) seems to have developed at least in two branches, as becomes clear from the reference to नन्य नास्तिकs in the Syādvādalatikā of Yasovijaya⁴ (1608–84 A. D.)⁵ a commentary on the SVS of Haribhadra and the commentary of Saṅkara on Khaṇḍanakhaṇḍakhādya (about 1450 A. D.)⁶. We are here concerned only with the reference of Saṅkara.

Srī Harşa in the KKK refers to Chārvākas, Mādhyamikas and Sankarācharya as those who do not accept any Pramāṇas. He says:-

तदनभ्युपगच्छतोऽपि चार्वाकमाध्यमिकादेविग्वस्तराणां प्रतीयमानत्वात् । सोऽयमपूर्वः प्रमाणादिसत्तानभ्युपगमात्मा वाक्तभममन्त्रो भवताभ्युहितो नूनं यस्य प्रमावाद मगवता सुरगुरुणा लोकायतकानि सूत्राणि न प्रणीतानि , तथागतेन वा मध्यमागमा नोपदिष्टाः , भगवत्पादेन वा बादरायणीयेषु सूत्रेषु भाष्यं नाभाषि । pp. 25–27 CSS No. 445.

Now all the different commentators who seem to be familiar only with that branch of Chārvākas which recognizes the validity of Pratyakṣa and the existence of four elements are at great pains to explain this passage by saying that because Chārvākas do not recognize the validity of Anumāna and as Prāmāṇya can only be proved through Anumāna only they are said to recognize no Pramāṇa. But surely this explanation is far-fetched. Only Saṇkara after giving the above explanation gives the other explanation चार्वकेट्यो वा चार्वक: 17 According to him this particular division of Chārvākas do not recognize any Pramāṇas. This, as far as we know, can apply either only to TPS or a similar work, which does away with each and every Pramāṇa known to Indian Schools of Philosophy.

It is also very likely that Śrī Harṣa has also TP or a similar work in mind when he refers to Chārvāka as not recognizing any Pramāṇa; for it is not possible that such an accurate and learned Pandit as Śrī Harṣa would not distinguish between Chārvākas who recognized Pratyakṣa and others who did not. If this assumption is correct, as there is reason to believe, we may say that tattvopaplava vāda was familiar to

<sup>3.</sup> See: Scherbatsky: Buddhist Logic, p. 15 fn. 5-

<sup>4.</sup> अत्र नव्यनास्तिका: etc. p. 30. Seth Devachand Lalbhai Series,

<sup>5.</sup> H. I. L. p. 217

<sup>6.</sup> H. I. L. p. 458

<sup>7.</sup> See: खण्डनखण्डखाद्यम् p. 26, CSS. No. 445.

Sri Harsa: and looking to the similarity of the argument of both the works may we suggest that Jayarasi (or some one else of his school of thought) might have inspired that grand dialectical work, viz. Khandana-khanda-khadya, though recognizing at the same time that their aims are altogether different? Sri Harsa tries to show the अनिवेचनीयता of Brahma while Jayarasi shows invalidity of Pramanas and the consequent invalidity of everything. The difference may be explained by the fact that layarasi does not go beyond the plane of अमाणs-Reason-while Sri Harsa the Advaita Vedantin that he is, accepts the possibility of knowing Brahma - the ultimate reality - through means other than Tarka. However that may be, we can safely say that the type of thought represented by the TPS was not so unfamiliar to the old savants as it at first sight may appear; and as will be seen from what follows, Jain dialecticians both Digambara and Svetāmbara were quite familiar with the TPS.

The Age of the work and its Author

Coming to the question of the age of the work we take the date of the palm-leaf ms as our starting point. That date is संबद १३४९ मार्ग. बदि ११ शनो, 6th December 1292 A.D. Now let us make an attempt to find how far we can go into times earlier than this.

Mallisena Sūri in his commentary on Anyayogavyavachchheda Dvatrimsika of Hemachandra Sūri (1089-1173 A.D.) named Syadvadamañjari while commenting on verse 17 after putting forth the view of Sunyavadins says "विस्तरतस्तु प्रमाणखण्डनं तस्वोपप्रविसहाद् अवलोकनीयम्। "For a detailed refutation of Pramanas Tattvopaplavasimha should be consulted" 8. In this reference we are to note that the work is mentioned with its full title and for the purpose of प्रमाणवण्डन. The title agrees completely with the one of the work under consideration and प्रमाणक्षण्डन which starts on page one of our text forms its main theme. This leaves no doubt that Mallisena Suri has our work in mind and no other. SM was finished in the Saka year 12149 - 11th October 1292. A.D.-less than two months before the date of our palmleaf ms. This also suggests that M. had a copy of this work other than the one available to us.

Chandraprabhasūri, in his Prabhāvaka-charita, chapter 16, mentions that the poet Dharma of the Kaula sect and a native of Broach had a dialectical duel with the great Jain dialectician Santi Sūri of Anahillapura Pattan and that he used the

<sup>8.</sup> P. 118, Syādvādamañjarî ed. by Dr. A. B. Dhruva, BSS.

श्रीमल्लिष्णस्रिभिरकारि तत्पद्गगनिद्नमणिभिः । वृत्तिरियं मनुरविमितशाकाब्दे दीपमहसि शनौ ॥ p. 179, BSS.

arguments taken from the TP for this purpose. <sup>10</sup> Ch. finished his Pra. in V. S. 1334–A.D. 1277 March 12. <sup>11</sup> So the TP was known fifteen years before our ms was copied. We may, however, go further. As there is nothing which goes against the historicity of the incident mentioned by Chandra-prabha Sūri we may say that the TP was a well known work even in the 11th cent. A. D. and that it was used as a powerful dialectical weapon. <sup>12</sup>

Abhayadevasūri – the teacher of Santi Sūri in Pramāṇa-sāstra—in his commentary on Sanmatitarka called Tattvabodhavidhāyini popularly known as Vādamahārṇava has passages which seem to be adapted from the TPS as shown by Pandit Sukhlalji and Pt. Bechardas in their excellent edition of Sanmatitarka, Vol. IV pp. 547–51 footnotes. Now Abhayadeva—Sūri being a teacher of Santi Sūri who died in V. S. 1096—A. D. 1040 falls in the first half of the 11th century A. D.<sup>13</sup>

Thus the evidence considered above enables us to say that the TP was well known in Gujarat during the period of 11th to 13th centuries of the Christian Era. The Digambara Jain works of the Southern India lead us still further.

Students of South Indian Jainism know very well that the great Digambara Pontiff Akalankadeva (A. D. 620–80) wrote a number of authentic philosophical works and gave great impetus to the development of Jain Nyāya. In that tradition Vidyānandin who wrote such works as Tattvārthaslokavārtika and Aṣtasahasri is a great name. Anantavīrya is another important name. He wrote a commentary on the Siddhivinischaya of Akalankadeva. This commentary, not yet published in a printed form, exists in the MS. library of Kodāi

<sup>10.</sup> संबीक्ष्य कुञ्चिकाछिद्राद् ज्ञापितं यतिर्भिग्रुहम् । प्रच्छयेव विजेध्येऽमुं धर्मो ध्यात्वेति तं जंगो ॥ ९७ ॥

स तत्त्वोप छत्र अभ्याभ्यासोप न्यासमातनोत् ॥ १०१ ॥ वितण्डाविरते चात्र श्रीशान्त्याचार्य उज्ज्ञगौ ॥ १०२ ॥ pp. 221-22 N. S. P.

<sup>11.</sup> वेदानलशिखिशशिधरवर्षे चेत्रस्य धवलसप्तम्याम् । शुक्रे पुनर्वसुदिने संपूर्णं पूर्विषिचरितम् ॥ २२ ॥

p. 349 ibid.

<sup>12.</sup> See: Intro. to KS pp. cxliv-cxlviii. pub. by M. J. V.

<sup>13.</sup> Preface to the Gujarati translation of SM, pp. 83-84

<sup>14.</sup> See: NKC p. 110.

in Cutch. We possess a copy made of it. These two authors viz. Anantavirya and Vidyānandin refer to TP in their works.<sup>15</sup>

Anantavirya in his Siddhivinischayavṛtti on folio 228 a says: अत्र तत्त्वोपष्ठवक्रदाह etc. and further on on the same folio तत्त्वोपष्ठवकरणाद जयराशि: सौगतमतमवरुष्ट्य त्रूयात्, etc. These two passages leave no doubt that Jayarāsi wrote the TP and that he and his work TP are referred to by Anantavirya. 16

Similarly Vidyānandin in his work named Aṣṭasahasrī which has been published by the N. S. P. says on p. 37 एके हि तत्त्वोपण्यवादिनः etc. and after devoting about five pages to the refutation of तत्त्वोपण्यवाद says: तत्त्वोपण्यवादिनः स्वयमेक्केन प्रमाणेन स्वप्रसिद्धेन परप्रसिद्धेन वा विचारोत्तरकाण्यपि प्रमाणतत्त्वं प्रमेयतत्त्वं चोपण्यतं संविदन्त एवात्मानं निरस्यन्तीति व्याहतिः (p. 42). The passage विचारोत्तरकाण etc. may be compared with the last few lines of our text wherein Jayarāsi says: तदेवमुग्युतेष्वेव तत्त्वेषु अविचारितरमणीयाः सर्वे व्यवहारा घटन्ते।

15. Compare the following from Prameyakamalamārtanda:—
संशयज्ञाने हि धर्मी धर्मो वा प्रतिभाति । धर्मी चेत् स तात्त्रिकोऽतात्त्रिको वा । तात्त्रिकश्चेत्
कथं तद्बुद्धे: संशयङ्गत, etc. (p. 13 a N. S. P. 1912) with the following from
TPS p. 19: संशयज्ञाने जाते किंचित् प्रतिभाति आहो न प्रतिभाति । तद्यदि प्रतिभाति
स किं धर्मी धर्मो वा । तद्यदि धर्मी प्रतिभाति स तात्त्रिकः अतात्त्रिको वा । यदि तात्त्रिकः
नापनेयता तद्विअयज्ञानस्य to कथं तद्बुद्धेः संदेहङ्गता ॥ Compare also the following
from the PKM p.184b: यदि संवन्धबुद्धौ कोऽयं संवन्धो नाम । किं संवन्धत्वज्ञातियुक्तः
संवन्धो अनेकोपादानजनितो वानेकाश्रितो वा, etc. with तद्यदि संवन्धवुद्धया कःऽयं
संवन्धः । किं संवन्धजातियुक्तः संवन्धः आहोस्विद अनेकोपादानजनितो अनेकाश्रितो वा।
etc. TPS p. 7.

This comparison inclines us to believe that the PKM might have taken these passages with a few verbal changes and in a slightly compressed form from TPS. Prabhāchandra, the author of the work, is placed between 950-1020 A. D. by Pandit Mahendrakumāra, p. 123. Preface to NKC. Dr. Satischandra, however, puts him about 825 A. D. pp. 193-194, II.I.L.

16. As these passages are decisive as evidence they are quoted at length below:

२२८२. अत्र तस्वोपः छत्रकृदाह—चार्वाकेः चारचर्चितं स्वयमेत्र छक्षणमन्तः [१] तदनु-पपित्तिस्तेषां न दोषाय प्रत्यक्षोपगमस्तु व्यवहारेणेति । तत्राह—किं केनत्यादि । तदनु पत्तेः कारणात् किं प्रत्यक्षादिरुक्षणस्य परकीयस्यातिन्याः त्यादिकं केन न चिद् १] विद्ध्यात—कुर्यात् चार्वाको । निह प्रमाणमन्तरेण तदिष कर्तुं शक्यं यतः परपर्यनुयोगपराणि वृहस्पतेः स्त्राणीति स्त्रतं स्यात् । किं तदनितन्याः त्यादिकं[१], केन प्रतिषेधयेत् वा यतो—यस्मात् कस्यचिद् विधानात् प्रतिषेधाच.....जगत् स्यात । किंमुतिमत्याह—चातुर्भीतिकमेव चतुर्भिः पृथिन्यादिकि[ः] स्तुतत्यात् Vidyānandin refers to tattvopaplava vāda in his other work viz. Tattvārthslokavārtika also. He says (p. 80, G. N. J. G.): तत्वोपः छववादिनः परपर्यनुयोगमात्रपरत्वादिति कश्चित् । and devotes about a page to the discussion of तत्त्वोपः छववाद. Again on page 195 of the same work he mentions Tattvopaplavavādins with Sūnyavādins and Brahmavādins as follows: —सर्वेश श्च-यवादिनस्तत्त्वोपः छववादिनो ब्रह्मवादिनो वा जायदुपछज्धार्थिकियायां किं न वाधकप्रत्ययः ॥17

These passages confirm us in our view that Vidyānandin also refers to our TP and no other work. In addition to this we may point out that Vidyānandin first refutes the views of the other section of Chārvākas (pp. 35–37 AS.) and then grapples with tattvopaplava vāda, which means that in V's view these two are different sections requiring separate treatment.

Thus we find that Anantavirya mentions Jayarāsi by name and Vidyānandin devotes considerable space to refute tattvopaplava vāda separately and in addition to the refutation of other Chārvākas who accept one Pramāṇa and the existence of four elements.

Now we find that Anantavirya is referred to by Mādhavāchārya (14 Cen. A. D.) in his Sarvadarsanasangraha.

भतेरिवे गृहातेद्वत इति[श] यदि वा कि पृथिव्यादिकं जीवादिकं च केन विदध्यात् प्रतिषेथयेद् वा प्रमाणासाव उभयोरभ्युरगमः प्रतिषेघो वा स्यादिति मन्यते । एतदेवाह-यतो-यस्मात् विधानात् प्रतिषेत्राचा[?]चातुभीतिकमेत्र जगत् स्यात् । चतुर्भृतिनिर्मितमेत्र स्यात् । एतद्वतं भवति । प्रमाणाभावेनारमादिवद भूतपरित्यागे सकलक्त्र्यतापत्तेभूतवद् वात्मादिपरिप्रहे व्यवहारिवक्षेषात् कुतथातुभौतिकमेव विपर्ययभावात् । तज्ञायं सौगतमितिशेत इति । तदयमित्यादिमा(ना) दर्श-यति । तत्र हि प्रत्यक्षमन्यदः वा प्रमाणं प्रतिषिध्यते तद्भक्रमादेवीधकाभावस्यान्यस्य वा तल्लः क्षणस्य स्वप्नेऽपि [१] भावाददुष्टकारणार्ब्यत्वस्य ज्ञातुमरावतेरतीन्द्रियस्थेन्द्रियस्य दुष्टत्वस्येतरस्य वा प्रत्यक्षतो ज्ञानानेपि [१] पूर्वचोद्यानिवृत्तिः पुनस्तत्राप्यद्षष्टकारणारब्धत्वकल्पने तदेव चोद्यं तदेवो-त्तरम् इत्यनबस्था । ज्ञानश्रामाण्यात् तदवगमेऽन्योन्यसंश्रयस्तथा हि सिद्धेस्तत्त्रामाण्ये न ततो-Sदुष्टकारणारव्यत्वसिद्धिः तस्यास्तत्प्रामाण्यसिद्धिरिति । तन्न बहिः किंचित् प्रमाणं कस्यचिद्धि-धानम् । प्रतिवेयनं तु स्वसंवेदनप्रत्यक्षवछात् इति कस्यचित् । भेतो शिपि तत्वोप छत्रकरणाद् जयराशिः सौगतमतमवलम्ब्य ब्र्यात् । तत्राह स्त्रसंवेदनेत्यादि-स्वेन स्वस्य वा वेदनं ब्रहणं तस्योपेक्षयाभ्यपगमेन । 4 यदि नाम ' इत्यरुची । तथा सति बहिरुपञ्चतमन्तश्च । अ-न्यथा सौगतमतमेव निर्वंस्त [१] प्रसरन्तचावाकमिति प्रत्यक्षं प्रमाणमित्येवमुक्तम् । 'यदि-नामें ति संबन्धः । तत्सोपहासपरं वचनमाह सुक्तमेरवे (वे) तत् [१] । असुक्तेऽपि सुक्तमित्यिम् धानात् । निराकृतपरदर्शनगमनात् । स कस्तत्स्वदर्शनत्यागात् 🗓 सुक्तलेशोऽपि नास्ति इति एवकारेण दर्शयति । कस्मादसूक्तं यस्मादुपहास्यमेतदिति । कदाचित् सौगतस्तत्पक्षपातमुद्रहन् ब्रुयात् इत्याह-स्वसंवेदनेत्यादि etc.

सिद्धिविनिश्चयवृत्तिः लिखितप्रतेः ॥ २८८ а.

<sup>17.</sup> This may be compared with a similar bracketing of these three by S'ri Harşa referred to above.

He is also mentioned by the great Digambarāchārya Prabhāchandra in his Nyāyakumudachandra a commentary on the Laghīyastraya of Akalankadeva. Pandit Mahendrakumār the learned editor of the NKC, puts Prabhāchandra between 950–1020 A. D. and Anantavīrya in the ninth century A.D. 18.

As to Vidyānandin we find that he mentions Dharmottara, Prajñākara and Maṇḍanamiśra and quotes Karikās from the Vārtika on Bṛhadāraṇyaka of Sureśvara. The first two are put in the eighth century of the Christian Era; Maṇḍanamiśra is later than Kumārila, and Sureśvara being a desciple of Saṅkarāchārya later than S. Mr. P. V. Kane puts Sureśvara in between 800-840. Pandit Mahendrakumār following this order puts Vidyānandin also in the ninth century. Dr. Satishchandra puts him about 800 A. D. <sup>19</sup> Pandit Vaṁṣidhara the editor of Aṣṭashasri puts Vidyānandin in the middle of the ninth century of the Vikrama Era—that is to say about 796 A. D.

From the consideration of the dates of Anantavirya and Vidyanandin we are inclined to believe that TPS and its author Jayarasi are earlier than the ninth century of the Christian Era.

In order to find out the earlier limit of the age of TPS we have to rely upon the references to other works and their authors as well as to other Darsanas in it. The main theme of TPS is the examination of the Instruments of Valid Knowledge and so with that aim it surveys the entire field of the then known schools of Indian Philosophy. It mentions Sānkhyas (P. 79), Mimāmsakas (23, 58, 82), Kānādas, i. e. Vaisesikas (P. 117), Naiyāyikas (pp. 6, 12, 14, etc.), Bauddhas under various names (pp. 27, 35, 41, 42, 45, 56, 79, 81, 83 etc.) and the Digambaras of the Jain Sect. It also refers to the आनन्दरूपमात्मन: कैनल्यम् (P. 81) which seems to be a Vedanta view older than that of Sankaracharya and refers also to the Sambhava and Aitihya Pramanas, subsuming the former under Anumana and the latter under Agama (p. 113). The last section of the work is devoted to साध्यदाद अधेप्रतिपति doctrine of the Vaiyākaraņas especially that of Bhartrhari.

Thus it becomes clear that TPS is familiar with the philosophical views of almost all important schools—Vedic,

<sup>18.</sup> Dr. Satishchandra Vidyābhūshana in his His. of Indian Logic puts Prabhāchandra about 825 A. D. (p. 193) while curiously enough puts Anantavîrya about 1039 A. D. (p. 198).

<sup>19.</sup> H. I. L. pp. 186-87

Jain and Buddhist—as we find them developed in their respective works by the ninth century of the Christian Era. We also find that the Māyāvāda and the Kevala Advaitavāda as developed by Sankarāchārya are conspicuous by their absence. All this, in itself, however carries us nowhere and it is curious to note that the individual references to authors and works in the TPS are only two. One is to Brhaspati the founder of the Lokāyata school and the other to Lakṣaṇasāra probably a work of Jayarāsi himself or some one belonging to his school. The other references, as said above, are general. So the only course left open to us is to make an attempt to identify the quotations given in the TPS with the original passages and to try with the help of these identifications to settle the earlier limit of the age of the work.

Of the numerous quotations we have been able to trace only a few. These come from the Mimāmsāsūtras of Jaimini, the Vaiseṣika Sūtras of Kaṇāda, the Nyāyasūtras of Gautama, the Bhaṣya of Sabara, the Slokavārtika of Kumārila, and the Pramāṇavārtika and the Nyāyabindu of Dharmakirti. Of the two verses noted in the foot—note<sup>20</sup> we are able to trace the latter to SV 2 v. 184 and the context requires that the former also must be either from the SV or a similar work of Pūrvamīmāmsā; but it is not found in the published editions of the SV and strangely enough is found in the Tattvasaṅgraha of Sāntarakṣita (kārikā 2895, G. O. S.). The context in the TS however shows that it must belong to some Pūrvamīmāmsā work—presumably the SV of Kumārila—as the Pañjikā on the verse in question gives in support a quotation from Sābarabhaṣya.

Now if the quotations we have identified cannot be traced to some earlier works, we may, from what we have discussed above, come to the conclusion that the TPS and its author Jayarasi cannot be placed before Kumarilabhatta and Dharmakirti. Now Kumarila is assigned by different scholars to somewhere between 600 A. D. to 700 A. D. He is according to Keith earlier than 838 and 'wrote perhaps

२०. दोषाः सन्ति न सन्तीति पौर्षयेषु युज्यते । वेदे कर्तुरभावातु दोषाशङ्केष नास्ति नः ॥ चोदनाजनिता बुद्धिः प्रमाणं दोषवर्जितैः । कारणैर्जन्यमानत्वात् लिङ्गुप्तोक्ताक्षबुद्धिवत् ॥ TPS. p. 160

about 700'21. Similarly Dharmakirti is also placed between 600 and 700 A. D. According to Keith he falls in the seventh century A. D., while Satishchandra would place him about 635-50 A. D. So also Scherbatsky. Rāhula Sānkṛtyāyana is of the opinion that '625 A. C. should be the latest date for DK.' and Mahendrakumār would assign him the period 600-660-90 A. D. <sup>22</sup>

These considerations drive us to the conclusion that the TPS and Jayarāsi cannot be earlier than the seventh century of the Christian Era and as we saw above they cannot be assigned to an age later than that of Vidyānandin and Anantavirya: that is later than about 800 A. D. So we are inclined to put TPS and its author Jayarāsi in the eighth century A. D.

The absence of a reference by itself may prove nothing but in a particular context where a certain reference would reasonably be expected its absence may be regarded as significant. TPS while refuting the theory of Pramanas and incidentally some Prameyas takes cognizance, as we saw, of all the principal schools viz. Mimāmsā, Nyāya, Vaisesika, Sānkhya, Buddhist, Jain, etc., but there is no reference to the Mayavada of Sankaracharya as there is reference to the Samurti of Madhyamakas (pp. 98-100). The only reference to the Vedanta doctrine that one finds, as we also saw, is to the आनन्दरूप केवल्यम् which comes after the refutation of Sankhya Kaivalya (p. 81). This conspicuous absence of reference inclines us to the view that Sankarāchārya was not known to Jayarāsi probably because he was either prior to him or was his contemporary; because considering the influential character of Sankaracharya's works, if it existed in J's time, his not taking cognizance of it in such a polemical work as TPS would be a puzzle. Now S. who according to Keith 'may have been born in 788, and may have died or become a Sanyāsin in 820, at any rate worked c. A. D. 800.'23 If both J. and S. were contemporaries or J. prior to SL it would agree with the conclusion that we have arrived at about the age of J. and may lead us to assign Jayarāsi the first half of the seventh century A. D.

<sup>21.</sup> His. of S.L. p. 474. See also Karmamîmāmsā p.11.Satishchandra would put him about 630 A. D. H, I. L. p. 351, and p. 138 f. n. 12, Pt. Mahendrakumār 600-660, Introduction to NKC p. 109, and Akalankagranthatraya p. 32.

<sup>22.</sup> B. P. p. 308; H. I. L. p. 303; B. L. pp. 31–32; Intro. to Vadanyāya p. vii; Introductions to NKC. p. 109 and Intro. to A T. p. 32.

<sup>23.</sup> H. S. L. p. 476

Similarly, Haribhadrasūri who is placed by Jinavijayaji in the period 700-770 A. D.-a view accepted by Keith<sup>24</sup>-does not mention the TPS or tattvopaplava vāda either in his षड्दश्नसमुचय or शास्त्रातासम्बय though he describes the Lokayata darsana in the SDS and discusses it in the SVS. This also agrees well with the age which we assign to Jayarāsi.

#### Native place of Jayarāsi

We have no means of ascertaining the birth place of Jayarāsi. But from the fact that the earliest references to the TPS and Jayarāsi are in the works of Vidyānandin and Anantavīrya both of them Digambara Jain Acharyas of Southern India and from the fact that the TPS refers only to the Digambara Jain sect (P. 79) we are inclined to guess that probably J. also came from the land which produced Bhaṭṭa Kumārila, Dharmakirti, Akalanka, Vidyānandin, Anantavīrya and Sankarāchārya.

As to the caste of Bhatta Jayarāsi as he calls himself there cannot be much doubt. He must have been a Brahmin like Bhatta Kumārila though the title Bhatta is sometimes found with the names of some Digambara Jain pontiffs, e. g. Bhatta Akalankadeva. But Jayarāsi could not have been a Jain or a Buddhist as he mercilessly attacks their views; while his being a Brahmin would not prevent him from attacking other Brahminical systems with which he could not agree. In our view the Lokāyata Daršana is one of the Brahminical Daršanas though not one of the Astika Daršanas because Brhaspati is not outside the Brahminical fold. S'rī Harṣa, as we saw above, refers to him as 'भगवता प्रस्कार.'

#### Works of Jayarāsi

Whether J. wrote any other work besides TPS we do not definitely know, but it is likely, as the following reference shows that he may have written another work named Lakṣaṇasāra: अन्यपदेश्यपदं च यथा न साधीयः तथा स्वक्षणसारे ब्रह्मणसारे प्रिष्टच्यम्। But as we have said above the possibility of स्थाणसार being the work of some other author of the same school is not altogether excluded.

#### TPS a work of the Lokayata School

We have said in the beginning that the TPS is a work of the Lokayata or Charvaka school or to be more precise – of a particular division of that school. Our reason for this statement is that J. in support of his opinion quotes Brhaspati

<sup>24.</sup> J. S. S. Vol. I p. 53, A His. of S. L. preface p. XXI

only and that with great regard e. g. इसीन नेतिस समारोप्यात भगवान बृहस्पतिः "परलोकिनोऽभावात परलोकाभावः" (p. 45); and also on p.88; इदमेन नेतिस समारोप्य उन्तं शरीरादेव इति बृहस्पतिः । He also refers to him as Sūtrakāra and quotes a verse of his to abuse the Digambara Jainas (p. 79). The very first quotation प्रथिव्यापः to संज्ञा (p. 1) in our text is given in the commentary on the SDS of Haribhadra called Tarkarahasya Dipikā thus: यहुवाच वाचसतिः प्रथिव्यापः, etc.25 This also signifies that Jayarāsi quotes from Brhaspati. The word परमार्थिविद्धः (p. 1) no doubt, also refers to Brhaspati as the quotation लेकिको मार्गोऽनुसर्तव्यः etc. suggests. At the end of his work Jayarāsi tells us that arguments which even could not occur to the Preceptor of Gods that is Brhaspati obtain in his work TPS.

That J. is developing the doctrine of the orthodox (!) Lokayata also becomes clear from the first paragraph of the text. He has to explain as to why he talks of tattvopaplava when Brhaspati says: अथातस्तर्वं व्याख्यास्यामः । पृथिव्यापरतेजोवायुरिति तरगनि etc. Jayarasi in effect says that B. is merely reflecting (प्रतिविम्बनार्थम्) in his statement the belief of the people; but that what B. really means is that (when one thinks one finds that even that Tattvas like पृथ्वी etc. do not stand – what to say about others? Jayarasi thus disposes off the orthodoxy and starts, so to say, with the permission of his Guru, by removing him out of the way, on his campaign of demolishing the doctrines of other schools.

#### The critical method of Jayarasi

The method which Jayarāsi adopts is what may be called critical method using the word in the Kantian sense. He in effect says the system of knowables depends upon the system of means of knowledge; while means of knowledge in order to be valid have to conform to reality. So one has to examine whether there are any valid means of knowledge before one can say anything about reality. J. is of the opinion that there are no valid means of knowledge and in order to prove his thesis he examines the different theories of the Pramānas or valid instruments of knowledge of the different schools of Indian Philosophy. That is why we call J.'s method critical<sup>26</sup>.

<sup>25.</sup> P. 124. षड्दर्शनसमुचय published by Jaina Atmananda Sabha, Bhavnagar.

<sup>26.</sup> अथ कथं तानि न सन्ति । तदुच्यते सल्लक्षणनिबन्धनं मानव्यवस्थानं, मानिन-बन्धना च मेयस्थितिः, तद्भावे तयोः सद्व्यवहारविषयत्वं कथम् etc. p. 1, TPS

#### 1 attvopaplavasimlia

Tayarāsi starts with the examination of the प्रत्यक्षरक्षण of Naiyāyikas and tries to prove that it cannot stand (pp. 2-22). Then he discusses Mimanisaka and Buddhist views of Pramāna as such (22 to 32) and follows it up with the criticism of their respective ऋवक्षत्रज्ञ (32-58,58-61). Then comes the turn of the Sankhya view of प्रत्यक्ष (61-64). Then again the Naiyayikas have to withstand his attack on their theory of अनुमान (pp. 64-74). While discussing अनुमान Jayarāsi finds it convenient to examine the various theories about आत्मन or soul. In this connection he deals with the Naiyavika, Jaina, Mimamsaka, Sānkhya and Vedānta theories of soul (p. 74-83). Having finished this part of his argument he again turns to the theory of अनुमान, this time of the Bauddhas including their स्वभाव नुमान (pp. 82-109). Then the six types of अर्थापत्ति of Mimāmsakas are considered (109-10). Upamāna of the Naiyāyikas Abhava of the Mimamsakas are briefly dealt with 110-19) and a reference to Aitihya and Sambhava also made by saying that they come under शहर and अनुमान respectively.

The last section is directed to the examination of राष्ट्रप्रामाण्य (113-25) and in that connection the theory of the grammarians especially that of Bhartrhari is also examined (120-23).<sup>27</sup> After this detailed criticism Jayarāsi comes to the conclusion: तदेवमुग्छतेष्वेत्र तत्त्वेषु अविचारितरमणीयाः सर्वे व्यवहारा घटन्ते ।

This summary account of the main contents of the work clearly shows the viewpoint of Jayarāsibhaṭṭa as critical. In fact he has criticized all the varieties and theories of अनाण known to Indian Philosophy of his time. Here a question arises whether this method is merely विवाप्ता or an honest effort to show that as there are no valid means of knowledge nothing which can be said to conform to reality can be asserted. Vitanḍā has been defined by Gautama as स अतिपक्षस्थापनाहीनो विवाप्ता The Jalpa (the sort of discussion which uses all sorts of arguments with a view to defeat the opponent) which has no opposite view to establish, is Vitanḍā. Can we say that J. has written this work merely for the fun of confounding different dialecticians and that he has nothing to say as a result of all this cogitation? We do not think so. A careful reading of the text leaves the impression that J. is as serious a thinker as any

<sup>27.</sup> The verse अपराब्दोनुमानेन (p. 125 TPS) is found with a variation in the first pada în the Vaiyākaraņabhūṣhaṇasāra of Kauṇḍabhaṭṭa p. 202, C.S.S. We are indebted for this reference to Pandit Satyadeva-Mis'ra of the Brahmachari Wadi Samskṛt College, Ahmedabad.

other, and that he wants to show the incapacity of human instruments of knowledge to know anything really. This tendency in Indian thought is not altogether new and can be traced from the Vedas, down to Jayarāsibhaṭṭa. But for the present suffice it to say, that the TPS of Bhaṭṭa Jayarāsi adds a new chapter to the History of Indian Philosophy!



# विषयानुक्रमः

|              | विषय:                                                             | মূন্ত  |
|--------------|-------------------------------------------------------------------|--------|
| त्र          | न्थक्रणप्रतिज्ञा                                                  |        |
| १. स्ट       | गायसंमतस्य प्रत्यक्षलक्षणस्य परीक्षा                              | २- २२  |
| 9            | अदुष्टकारकेत्यादिविकल्पचउुष्टयेन अन्यभिचारिपदस्य दूषणोपक्रमः      | २      |
| २            | प्रसङ्गाञ्जातेर्निराकरणम्                                         | 8      |
| Ę            | प्रसङ्गात् समवायस्य निरसनम्                                       | v      |
| ४            | प्रकारान्तरेण अव्यभिचारिपदस्य निरासः                              | 99     |
| ч            | प्रसङ्घादारम्बनपदार्थस्य परीक्षणम्                                | 92     |
| Ę            | पुनः प्रकारान्तरेण अव्यभिचारिपदस्यापाकरणम्                        | 93     |
| ડ            | भ्रमस्य स्मृतित्वं स्वीकुर्वतां प्राभाकराणां मतस्य विकल्य निरसनम् | 90     |
| ۷            | प्रसङ्गात् विप्रमोषपरीक्षा                                        | 96     |
| 9            | व्यवसायात्मकपदस्य समालोचनम्                                       | 98     |
| 90           | अव्यपदे स्यपदस्यासाधुत्वे लक्षणसार्ग्रन्थस्योहेखः                 | २०     |
| 99           | इन्द्रियार्थसिन्नकर्षोत्पन्नपदस्य समीक्षा                         | २०     |
| 93           | इन्द्रियजन्यत्वस्य प्रत्यक्षेऽसंभवप्रऋटनम्                        | २१     |
| 93           | अर्थस्यापि प्रत्यक्षजनकत्वखण्डनम्                                 | २२     |
| २. र्म       | ोमांसकसंमतस्य प्रमाणलक्षणस्य परीक्षा                              | २२- २७ |
| 9            | गोत्वादिप्रतिपादकत्वेन गोशब्दादीनामप्रामाण्योद्धाटनम्             | २६     |
| २            | अर्थापत्तरिधकरणव्यवस्थित्युपपादकत्वस्य निषेधः                     | २६     |
| 3            | प्रत्यभिज्ञानप्रामाण्यखण्डनस्य सूचनम्                             | २७     |
| ३. त         | ाथागतसंमतस्य प्रमाणलक्षणस्य परीक्षा                               | २७- ३२ |
| 9            | अनधिगतार्थगन्तृत्वेति विशेषणस्यापार्थकत्वप्रदर्शनम्               | २७     |
| ર            | अविसंत्रादि ज्ञानमित्यस्य प्रमाणलक्षणस्यापि निरासः                | 26     |
| 3            | सौगतसंमताया मानमेयसंख्याया निरसनम्                                | ३०     |
| <b>ઝ</b> , ₹ | गैगतसंमतस्य प्रत्यक्षलक्षणस्य परीक्षा                             | ३२- ५८ |
| 9            | प्रसङ्ग्रायाताया अस्पष्टताया विकल्य दूषणम्                        | ३४     |
| २            | प्रसङ्घायाताया प्रत्यक्षीयस्पष्टताया विकल्प्य विखम्बनम्           | 34     |
|              | एकोपळम्भसामर्थ्यात् विकल्पिकायाः समुद्भव इत्यायुक्तेनिरसनम्       | 36     |
| ४            | 5 5 50 5                                                          | 38     |
| ц            | _                                                                 | ४१     |
| Ę            |                                                                   | ४१     |
| ৩            |                                                                   | 83     |

## xvi

|              | विषय:                                                                 | Ää               |
|--------------|-----------------------------------------------------------------------|------------------|
| c            | ज्ञानगतस्य सम्यकत्वस्यापि विकल्य विदलनम्                              | 83               |
| 3            | जातिं प्रतिवदितुं बौद्धैर्दत्तानां दृषणानामेकेक्शो निरासः             | 6 -              |
| 90           | देशमेदेनाग्रहणात् इत्यादेः समालोच्य प्रतिविधानम्                      | 8.3              |
|              | नास्ति घट-सामान्यम् , तद्यहेऽयहात् इत्यस्य विभाजनम्                   | 4.3              |
|              | एकपिण्डग्रहणकाले उपलब्धिलक्षणप्राप्तस्येत्यादेः समी६ग प्रतिगचनम्      | প্র              |
| 93           | क्षीरोदकवद्विवेकेनाग्रहणाचास्ति सामान्यभित्युवतेः खण्डनम्             | u <sub>i</sub> o |
| 98           | एकत्र दृष्टो भेदो हि इत्यादे: कारिकायाः प्रतिवदनम्                    | '43              |
| 94           | नित्यस्य क्रमेतराभ्यामित्यादेः प्रतिसमाधानम्                          | 4.3              |
| 94           | प्रसङ्गात् बौद्धाभिमतस्य संतानस्य असिद्धःवप्रदर्शनम्                  | 44               |
|              | ा<br>गिमांसकाभिमतस्य प्रत्यक्षस्य निरासः                              | 46- 67           |
|              | गुंख्यसंमतस्य प्रत्यक्षलक्षणस्य निरसनम्                               | £7 £8            |
| <b>૭.</b> ને | यायिकाभिमतस्यानुमानस्य निरसनम्                                        | ₹8- 08           |
|              | कार्यहेतुकानुमाननिरासाय कार्यत्त्रस्य खण्डनम्                         | ६६               |
|              | प्रसङ्गात् विरोधपदार्थस्य विकल्य दूषणम्                               | ६७               |
|              | हेतुफलसंबन्धावधारणस्यानुपपत्तिप्रकटनम्                                | 30               |
|              | कृतकत्वहेतुकस्यानित्यत्वानुमानस्याप्यघटमानत्त्रप्रदर्शनम्             | ७३               |
|              | नात्मानुमानस्य निरासः                                                 | 98- 63           |
|              | नैयायिकादिसंमतस्यात्मानुमानस्य निरासः                                 | 48               |
|              | जैनमते उपभोगायनुपपत्तिप्रकटनेन आत्मानुमाननिरासमुचना                   | <b>७</b> ६       |
| 3            | प्रसङ्गाद् जैनाभिमतस्यानेकान्तवादस्य निरसनम्                          | 96               |
|              | सांख्यमतेऽपि भोगानुपपत्तिप्रदर्शनेनात्मानुमाननिरासः                   | 98               |
| مع           | , सांख्यसंमतस्य केवल्यस्यानुपपत्तिकत्वोपपादनम्                        | 63               |
| Ę            |                                                                       | 63               |
| V            | भीमांसकमतेनापि आत्मानुमानस्यासंभवित्वप्रकटनम्                         | ८२               |
|              | ।थागतसंमतस्यानुमानस्य निरासः                                          | ८३-१०९           |
|              | प्रसङ्गाद् ज्ञानस्य विषयाकारत्यं विचार्य तत्खण्डनम्                   | ८३               |
|              | दद्यान्तीभृतस्याद्शेस्य मुखरुपतास्वीकारार्थस्य विकल्य निरसनम्         | 69               |
| 3            | कार्यानुमाननिरासाय दहनधूमयोहेर्तुफलभावानुगपत्तेः पुनश्यक्रमः          | ८७               |
| 8            |                                                                       | 80               |
|              | ्र ज्ञानयोर्हेतुफरुभावावधारणस्याशक्यत्वप्रतिपादनम्                    | 8,3              |
| ξ            | and a fine and a man and a fine and a fide                            | 98               |
| V            |                                                                       | 8.8              |
|              | अवयविनिराकरणे प्रयुक्तस्य रक्तारक्तत्त्रप्रसञ्जनरूपस्य साधनस्य निरासः | ९५               |
| 9            | ९ अवयविनिराकरणे प्रयुक्तस्य आञ्चतानाञ्चतत्वप्रसङ्गस्यखण्डनम्          | ९६               |

## xvii

| विषय:                                                                     | ਸੂ•ਣ     |
|---------------------------------------------------------------------------|----------|
| १० अवय्विनिराकरणे प्रयुक्तस्य चलाचलत्वकृतस्य अवयविभेदप्रसङ्गस्य           | <i>2</i> |
| प्रत्यादेश:                                                               | 9,4      |
| ११ अवयविनिराकरणे प्रयुक्तस्य 'सर्वावयवग्रहणेन' इत्यादि विकल्पजालस्य       |          |
| निरासः                                                                    | 96       |
| १२ अवयविनिराकरणपरायाः 'यत्र भिन्ने न तद्बुद्धिः' इत्यादियुक्तेःखण्डनम्    | 96       |
| १३ विज्ञानवादिना साधितस्य बाह्यार्थविकोपस्य निरासः                        | 900      |
| १४ बाह्यार्थविकोपायोपयुक्तस्य सहोपळम्भसाधनस्य विकल्य दृषणम्               | १०२      |
| १५ अवयविनिराकरणद्वारा स्थापितस्य क्षणिकत्वस्योत्थापनम्                    | 904      |
| १६ क्षणिकत्वस्थापनाय प्रयुक्तस्य विनाशहेत्वाभावस्य विनाशं विकल्य          |          |
| दूषणम्                                                                    | 908      |
| १७ क्षणिकत्वोपयोगिनः विनाशनिर्हें तुकत्वस्य विकल्पपञ्चकेन प्रतिवदनम्      | 908      |
| १८ प्रत्यक्षप्राह्यत्वेन उपपादितस्य क्षणिकत्वस्य खण्डनम्                  | 900      |
| १९ बौद्धसंमतस्य स्वभावानुमानस्य निरासः                                    | 906      |
| ८०. षड्विधार्थापत्तिप्रामाण्यस्य निरासः                                   | 909-990  |
| ११. उपमानप्रामाण्यस्य निरासः                                              | 990-993  |
| १ नैयायिकसंमतस्य उपमानस्वरुपस्य खण्डनम्                                   | 992      |
| २ संज्ञाप्रतिपत्तिविषयकमतद्वयस्य निरासः                                   | 9 3 2    |
| १२. अभावप्रमाणस्य निरासः                                                  | 992-99३  |
| १३. संभवेतिह्यप्रमाणयोर्निरासः                                            | 993      |
| १४. शब्दप्रामाण्यस्य निरासः                                               | 993-934  |
| <ul> <li>वाचद्रत्वेन शब्दप्रामाण्यं स्वीकुर्वतां मतस्योद्दलनम्</li> </ul> | 993      |
| २ आप्तोक्तत्वेन शब्दं प्रमाणीकुर्वतां मतस्य निरासः                        | 994      |
| ३ अपौर्षेयत्वेन वेदस्य प्रामाण्यं स्वीकुर्वतां मतस्य व्युदासः             | 995      |
| ४ विवक्षास्चकत्वेन शब्दशामाण्यं स्वीकुर्वतां मतस्य खण्डनम्                | 920      |
| ५ साधुपदादर्थप्रतिपत्तिं वर्णयतां वैयाकरणानां मतस्य निरासः                | 920      |
| ग्रंथोप <b>सं</b> हार:                                                    | 954      |

### xix

## **ABBREVIATIONS**

| जैमि०                                                       | <b>जै</b> मनीयसूत्राणि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | (N. S. P.)                  |  |  |
|-------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|--|--|
| तत्वसं०                                                     | The state of the s | (G. O. S.)                  |  |  |
| न्यायवि                                                     | · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | (B. I.)                     |  |  |
| न्यायसू०                                                    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | (C. S. S.)                  |  |  |
| प्रमाणवा                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | (Appendix to J. B. O. R. S. |  |  |
| •                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Vol. XXIV)                  |  |  |
| वैशे०                                                       | वैशेषिकसूत्राणि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | (C. S. S.)                  |  |  |
| शाबरभा                                                      | शाबरभाष्यम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | (N. S. P.)                  |  |  |
| श्लोकवा०                                                    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | (B. I.)                     |  |  |
| सन्मति॰                                                     | सन्मतितकः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | (P. M. G.)                  |  |  |
|                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                             |  |  |
| <b>ছ</b> •                                                  | घृष्टम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                             |  |  |
| हि॰                                                         | टिप्पणम् ( ताडपत्र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | गश्चिगतम् )                 |  |  |
| परि॰                                                        | परिमार्जितम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                             |  |  |
| परिव॰                                                       | परिवर्तितम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | T100 T0 T0                  |  |  |
| A. S.                                                       | Asta Sahasri (G. N.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | I. G.)                      |  |  |
| A. T. Akalankagranthatrayam. (S. J. G.)                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                             |  |  |
| B. B.                                                       | Bibliotheca Buddhi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                             |  |  |
| B. I.                                                       | Bibliotheca Indica                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                             |  |  |
| B. L.                                                       | Buddhist Logic. (B. B. XXVI)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                             |  |  |
| B. P.                                                       | Buddhist Philosoph                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | y (Oxford)                  |  |  |
| B. S. S.                                                    | Bombay Sanskrit S                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                             |  |  |
| C. S.S.                                                     | Chaukhamba Sanskrit Series                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                             |  |  |
| G. N. J. G.                                                 | Gandhi Natharanga Jaina Grantha Mālā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                             |  |  |
| G. O. S.                                                    | Gaekwad's Oriental                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                             |  |  |
| H. I. L.                                                    | History of Indian Logic (Calcutta University)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                             |  |  |
| H. I. S.                                                    | Heritage of India Series                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                             |  |  |
| H.S.L.                                                      | A History of Sanskr                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | it Literature (Oxford)      |  |  |
| J.B.O.R.S. Journal of the Bihar and Orissa Research Society |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                             |  |  |
| J. S. S.                                                    | Jaina Sahitya Samsodhaka                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                             |  |  |
| K. K. K. Khandana Khanda Khadya (C. S. S.)                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                             |  |  |
| K. M. The Karmamimāmsā (H. I. S.)                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                             |  |  |
| K. S.                                                       | Kāvyānusāsana (M. J. V.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                             |  |  |
| M. J. G.                                                    | Manikyachandra Jaina Grantha Mālā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                             |  |  |
| M. J. V.                                                    | Mahāvira Jaina Vidyalaya                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                             |  |  |
| N. K. C.                                                    | Nyayakumuda-Char                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ndra (M. J. G.)             |  |  |
| 4                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                             |  |  |

N. S. P. Nirnaya Sagar Press

P. M. G. Purātattva Mandira Granthāvali

S. D. L. J. Śresthi Devchandra Lalbhai Jaina Pustakoddhāra

S. D. S. Sarvadarsana Samgraha

Sh. D. Sm. Şaddarsana Samuchchaya

S. J. G. Singhi Jaina Granthamala

S. V. S. Sastravarta Samuchchaya (S. D. L. J.)

TP. Tattvopaplava

TPS. "Simha

T. S. V. Tattvārtha Sloka Vārtika (G. N. J. G.)



### xxi

## CORRECTIONS

| Read गवादि प्राप्त्या     | as   | गवादिप्राप्त्या p. 4 1, 24        |
|---------------------------|------|-----------------------------------|
| एक विषयो                  | as   | एकविषयो p. 27 1. 14               |
| अपूर्वार्थ गृहीतित्वेन    | as   | अपूर्वार्थगृहीतित्वेन p. 33 1. 12 |
| अभाव विषय०                | as   | अभावविषय॰ p. 42 1, 18             |
| विज्ञान सदाकार०           | as   | विज्ञानसदाकार॰ p. 55 1. 20        |
| [०क्तेंखण्डनम्]           | as   | [कोः खण्डनम् ] p. 50 § 13         |
| [ ०पत्तेपुन• ]            | as   | [॰पत्तेः पुनः] p. 87 § 3          |
| Add [प्रमाणवा॰ ३. २५१]    | afte | r line 18 p. 45                   |
| Omit (?) after वैशेषिकाः। |      |                                   |



## **CONTENTS**

| Preface    |                 | ***          | •••            | •••       | 5                               |
|------------|-----------------|--------------|----------------|-----------|---------------------------------|
| Introduc   | tion            | •••          | ***            |           | I-XIV                           |
| Imp        | ortance of the  | e TPS        |                |           | I                               |
|            | cription of the |              | •••            | •••       | Î                               |
|            | Present Edit    |              | •••            | •••       | ΙΪ                              |
|            | nparative Unf   |              | of the TPS     | •••       | ÎI                              |
| The        | Age of the V    | Vork and it  | s Author       |           | Ϊ́V                             |
| Nati       | ve Place of     | Tayarāsi     | •••            |           | ΧI                              |
|            | rks of Jayarāš  |              | •••            | •••       | XI                              |
|            | Critical Meth   |              | rāsi           |           | XII                             |
| Tatt       | vopaplavasin    | iha          | **             |           | XIII                            |
| Con        | tents in Sansl  | crit         | 444            |           | XV                              |
|            | reviations      | •••          | •••            |           | XIX                             |
|            | rections        | •••          | •••            | •••       | XXI                             |
| The Tex    | t of Tattvopa   | plavasimha   | ı              |           | 1-125                           |
| (1)        | Criticism of    | the Pra      | atyaksa theor  |           | 1 100                           |
| , ,        | Nyaya-darşa     | na           | 1              |           | 2- 22                           |
| (2)        | Criticism of    | the Pran     | ana theory     | of the    |                                 |
|            | Mimāmsādar      | 'sana        | SVIZ           | •••       | 22- 27                          |
| (3)        | The same of     | the Buddl    | nists          |           | $\frac{1}{27}$ - $\frac{1}{32}$ |
| (4)        | Criticism of    | their Praty: | aksa theory    |           | 32- 58                          |
| (5)        | The same of     | the Mimā:    | msādarsana     | •••       | 58- 61                          |
| (6)        | The same of     | the Samkh    | yadarsana      | •••       | 61- 64                          |
| (7)        | Criticism of    | the Anur     | nāna theory    | of the    |                                 |
|            | Nyayadarsan     | a            | ***            |           | 64- 74                          |
| (8)        | Criticism of    | the Inferen  | ce of Soul     | •••       | 74- 83                          |
| (9)        | Criticism of    | the Bu       | ddhist Theo:   | ry of     |                                 |
|            | Anumāna         | • • •        |                | *         | 83-109                          |
| (10)       | Criticism of    | the Ar       | thāpatti-theor | y of      |                                 |
|            | Mimamsādar      | ·ṣana        | * * *          | • • • • • | 109-110                         |
| (11)       | Criticism of    | Upamāna t    | heory          | • • •     | 110-112                         |
| (12)       | The same of     | Ābhāva       | • • •          |           | 112-113                         |
| (13)       | The same of     | Sambhava     | and Aitihya    | • • •     | 113                             |
| (14)       | Criticism of t  | he Sabda     | theory         | •••       | 4 40 4 00                       |
| Conclusion | on of the Wo    | rk           | ***            | •••       | 125                             |
| Index of   | Philosophical   | Terms        | ***            | ***       | 400 440                         |
| Index of   | Proper Name     | es           | ***            | •••       | 141                             |
|            | Quotations      | •••          | ***            |           | 142                             |

## भदृश्रीजयराशिप्रणीत:

# ॥ तत्त्वोपप्लवसिंहः ॥

[ § १. ग्रन्थकरणप्रतिज्ञा । ]

..... तां यात मुन ........

[त] त्वोपष्ठवसिंह एष विषमो नूनं मया [ सृज्यते ]....

नास्ति तत्फलं वा स्वर्गादि । सत्यं, तावदा( दे )तस्य कर्मणः स भा.....

उक्तं च परमार्थविद्धिरपि-

5

"लौकिको मार्गोऽनुसर्त्तव्यः अ[ ति ? ] ..... ।

लोकव्यवहारं प्रति सदृशौ बालपण्डितौ ॥" इत्यादि।

[ § २. बृहस्पतेस्तत्त्वचतुष्कोक्तेरपि तत्त्वोपष्ळवपरत्वम् । ]

ननु यद्युपश्रवस्तत्त्वानां किमाया .....

" अथातस्तत्त्वं व्याख्यास्यामः " " पृथिव्यापस्तेजोवायुरिति 10 तत्त्वानि तत्समुदाये शरीरेन्द्रियविषयसञ्ज्ञा " [ ] इत्यादि ? न, अन्यार्थत्वात् । किमर्थम् ? प्रतिविम्बनार्थम् । किं पुनरत्र प्रतिविम्ब्यते ? पृथिव्यादीनि तत्त्वानि लोके प्रसिद्धानि, तान्यपि विचार्यमाणानि न व्यवतिष्ठन्ते किं पुनरन्यानि ?

अथ कथं तानि न सन्ति? तदुच्यते—सल्लक्षणनिबन्धनं 15 मानव्यवस्थानम्, माननिबन्धना च मेयस्थितिः, तद्भावे तयोः सद्यवहारविषयत्वं कथं [स्वयमेव]... ताम्। अथ...न ब... व्यवहारः क्रियतेः, तद्दात्मिन रूपास्तित्वव्यवहारो घटादौ च सुखास्तित्वव्यवहारः प्रवर्त्तियतव्यः।

[१. न्यायसंमतस्य प्रत्यक्षलक्षणस्य परीक्षा ।]

अ....

"[इ]िन्द्रयार्थसन्निकर्षोत्पन्नं ज्ञानमन्यपदेर्यमन्यभिचारि व्यवसायात्मकं प्रत्यक्षम् " [न्यायस्. १।१।४] इति तल्लक्षणम् । 5 [ § १. अदुष्टकारकेत्यादिविकस्पचतुष्टयेन अन्यभिचारिपदस्य दूपणोपकमः । ]

तचाव्यभिचा[र] ... ... किमदुष्टकारकसन्दोहोत्पाद्य-त्वेन, आहोस्विद् बाधारहितत्वेन, प्रवृत्तिसामर्थ्येन, अन्यथा वा? तचचदुष्टकारकसन्दोहोत्पाद्यत्वेन अव्यभिचारित्वम्; सैव कारणानामदुष्टता केनावगम्यते ? न प्रत्यक्षेणः नयनकुञालादे-¹0रतीन्द्रियत्वात्। नाप्यनुमानेनः लिंङ्गान्तराऽनवगतेः। ननु इद-मेव ज्ञानं लिङ्गं तदुत्थं तस्य विशिष्टतां गमयितः यद्येवम् इतरे-तराश्रयत्वं दुरुत्तरमापनीपद्यते। किञ्च, इन्द्रियाणां गुणदोषाश्रयत्वे तदुत्थे विज्ञाने दोषाञ्चङ्का नातिवर्त्तते पुंच्यापारोत्पादितञ्चद्-विज्ञान इव।

15 अथ बाधानुत्पत्त्याऽत्यभिचारित्वं ज्ञायते; बाधानुत्पत्ति-विज्ञानस्य किं यथार्थगृहीतित्वेन, आहोस्विद् बाधकज्ञानी-त्पादककारकवैकल्यादिति सन्दिद्धाः ? दृश्यते हि बाधकज्ञानी-त्पादककारकवैकल्याद् बाधानुत्पादः, यथा दृरे मरीचिनिचये जलज्ञाने जाते बाधा न संपद्यते, अभ्यासदेशावस्थितस्य 20कारकोपनिपाते सत्युत्पद्यते। सा चोपजायमाना संवत्सरादि-कालविकल्पेन संजायते, कदाचिच कारकवैकल्यान्नैव सम्पद्यते। न चैतावता तस्य यथार्थता उपपद्यते।

अपि च, बाधाविरह एव बाधासद्भावावेदकः तदुपलब्धत्वेन तत्सद्भावोपलब्धेः।

25 अन्यच, बाघाविरहः किं सर्वपुरुषापेक्षया, आहोस्वित् प्रतिपत्त्रपेक्षया ? तद्यदि सर्वपुरुषापेक्षया...तिष्ठरहोप्य... [स]र्वज्ञाः स्युः। भवन्तु नाम सर्वे सर्वज्ञाः को दोषः ? असर्वज्ञव्यवहाराभावप्रसङ्गः। अथ प्रतिपत्त्रपेक्षया बाधानुत्पादः-प्रतिपत्तुर्बाधकं विज्ञानं नोत्पद्यते तेन तद्व्यभिचारिः तद्युक्तम् ः प्रतिपत्तुर्बाधकज्ञानाऽ- नृत्पादेऽपि देशान्तरगमन-मरणादिना मणिमरीच्यादिविपर्यय- ज्ञानद्श्वात्। अथवा तद्विपर्ययज्ञानं तथाविधमेवोत्पन्नं स्वप्रभव- स्वभावानुप्रवेशेन यद्वाधकविज्ञानोत्पाद्प्रतिबन्धकृत् तद्ध- <sup>5</sup> शोऽपि तथाभृत एव परेष्टसम्यग्ज्ञानवत्।...एवं सित यदुक्तम्- "यत्र च दुष्टं करणं यत्र च मिथ्येति प्रत्ययः स एव असमी- चीनः प्रत्ययः" [ शाबरभा० १।१।५] इत्येतदेवाऽसमीचीनम्।

अथ प्रवृत्तिसामध्येंन अव्यभिचारितां वेतिसः प्रवृत्तिसामध्यें फलेनाऽभिसम्बन्धः, फलं च स्रक्चन्द्नविनतोदकादि, तेषु १० सत्यफलिन्द्रपत्तेः तेषु फलोपचारः तद्देहसम्बन्धः प्रवृत्ति-सामध्येम्। प्रवृत्तिः कायस्था किया तत्सामध्येम् अव्यभिचारितां गमयित । तत्किम् अवगतम्, अनवगतं वा १ यदि नावगतम् ; तद् भिस्त १ इति कथं वेतिस १ अथाऽवगतम् ; तद्वगतेरव्यभि-चारितां कथमवगम्यत इति पूर्वोक्तमनुसर्त्तव्यम् ।

उद्कप्राप्त्या पूर्वोत्पन्नोद्किविज्ञानस्य अव्यभिचारिता व्यव-स्थाप्यते; किं तत्प्रतिभातोद्कप्राप्त्या, आहोस्वित् तज्जातीयोद-[क]प्राप्त्या, तद्वंशाजजलप्राप्त्या वा?

तद्यदि प्रतिभातोद्कप्राप्त्याः तद्युक्तम् ः प्रतिभातोद्कस्य अवस्थानं नोपपद्यते, झषमहिषपरिवर्तनाऽभिद्यातोपजाताऽवय-20 विक्यान्यायेन प्रत्यस्तमयसंभवात् ।

अथ तज्ञातीयोदकप्राप्त्या, एवं तर्हि असत्योदकज्ञानेऽपि जाते कचित्तोयमासादयन्ति पुमांसः तद्प्यवितथं स्यात्। अथ तद्देशकालसंलग्नमुद्कं न प्रापयति मिथ्याज्ञानम्, सम्य-ग्ज्ञानं तु तद्देशकालसंलग्नमुद्कं प्रापयति तेन तद्व्यभिचारीति<sup>25</sup> चेत्; यन्न प्रापयति तद्व्यभिचारि तर्हि मुमूर्षुपदार्थोत्पादितं ज्ञानं चन्द्राकेग्रहनक्षत्रतारकादिसंवेदनं च व्यभिचारि प्राप्नोति। न च तद्देशकालसंलग्नोदकप्रापकत्वमस्ति, देशस्यापि उदकवद् विनाशसंभवात्।

## [ § २. प्रसङ्कात् जातेर्निराकरणम । ]

5 नच जाते: संभवोऽस्ति । स एव कथम् ? कथ्यते— सा उद्कव्यक्तिभ्योऽभिन्ना, भिन्ना, भिन्नाऽभिन्ना वेति ?

तद्यदि तादातम्यव्यवस्थिताः तदा इह तामां नानात्वेन तस्यापि(तस्या अपि) नानात्वोपपत्तिः, तदेकत्वे च मर्वामा-मेकतापत्तिः। एकत्वे च निःसामान्यता तादातम्यविपर्यामो वा।

अथ अथीन्तरभूताः सा ज्यावृत्ताकाराः, अनुगताकारा वा ? तद्यदि ज्यावृत्ताकाराः; न तस्याः सामान्यरूपत्वं ज्यावृत्तेकस्यभा-वत्वात् तोयादिवत् ।

अथ अनुस्यूतरूपाः; तित्कम् आत्मरूपानुस्यृताः, परस्पानु-स्यूता वा ? तद्यद्यात्मरूपानुस्यूताः, तद्युक्तम् ; आत्मन्यनुगमाऽ-<sup>15</sup>भावात् ।

अथ पररूपानुस्यूताः; कयं पररूपानुस्यृतना-किं तत्तादा-त्म्यम्, तत्समवायो वा? तद्यदि तादात्म्यम्; सामान्यतहतोर-भेद्यसङ्गः।

अथ पररूपसमवायः अनुस्यृताकारताः तद्युक्तम् : सामा-<sup>20</sup>न्याङ्कितः समवायः। सामान्यस्य अनुगतं रूपमालोचियतुमारव्यं न ततोऽन्यस्य।

यदि च उद्कजातीयार्थप्राप्त्याऽन्यभिचारिता पृर्वोदितोद्क-विज्ञानस्य व्यवस्थाप्यते; तदा उद्कजातंर्गवादाविष संभवोऽस्ति गवादि प्राप्त्याऽव्यभिच(चा)रिता उद्कविज्ञानस्य स्यात्।

25 अथ उद्कत्वस्य गवादावभाव इति चेत्; किम् इतरेतरा-भावः, प्रागभावः, प्रध्वंसाभावः, अत्यन्ताभावो वा? तद्यदीतरे- तराभावः; तदा उद्कादावपि समानम् उद्कत्वस्याऽभावप्रसङ्गः। उद्करूपता न उद्कत्वस्य, उद्कत्वरूपता च नोद्क.....

अथ प्रागभावः; तदा उद्केऽपि उद्कस्याभावप्रसङ्गः । अथ प्रध्वंसाभावः; तदा उद्केऽपि अभावप्रसङ्गः । अथ अन्यत्रास्तिः; नैकन्न प्रत्यस्तमितस्य अन्यत्र संभव उपपद्यते । <sup>5</sup> अथ अत्यन्ताभावः; तदा उद्केऽपि तस्याऽभावप्रसङ्गः ।

अथ सम्बन्धाभावाद् गवादाबुद्कत्वाभाव इति चेत्; तत्रापि किम् इतरेतराभावः, प्रध्वंसाभावः, अत्यन्ताभावो वेति पूर्ववद् वक्तव्यम् । निभित्तान्तराभावाद् गवादाव(वु)द्कत्वाभाव इति चेत्; सोऽत्रापि समानः ।

न च उद्कब्यक्तीनां नानात्वमुपपाद्यितुं पार्यते । उद्कम् अनुद्काकाराद् उद्काकारतया व्यावर्त्तते, उद्काकारात्तु कथं व्यावर्त्तते ? किम् उद्काकारतया, आहोस्विद् आकारान्तरेण ? तद्ययुद्काकारतया व्यावर्त्तते, तद्य अन्यासामुद्कव्यक्तीनाम् अनुद्काकारता प्राप्नोति रसादेरिव । अथ अनुद्काकारतया 15 उद्काकाराविवर्त्तते; ततो दहनादेरिव अनुद्कत्वप्रसङ्गः ।

अथ उद्काकाररूपताऽविद्योषेऽपि अवान्तरगणिकाकारभेद् पिरक्कृितिरिति चेत्; सत्यम्, अवान्तरगणिकाकारः तोयतादात्म्य-च्यवस्थितः, अतादात्म्यव्यवस्थितो वा? तचदि तादात्म्य-च्यवस्थितः, तदा उद्काकारतथा उद्कान्तराद्भिचते। एवं<sup>20</sup> चान्यासामुद्कव्यक्तीनामनुद्करूपता प्राप्नोति, पूर्वोदितमेव दूषणम्।

स्यात्। तस्मात् स्वेनैवरूपेण इतरेतरात्मना व्यावर्तते न जात्यादिना व्यावर्तते, जात्यादेरव्यावृत्तिप्रसङ्गात्। तस्मात् स्थितमेतत् नोदकव्यक्तीनां नानात्वोपपत्तिः तदनुपपत्तौ नोद-कत्वं नाम सामान्यमस्ति स्वत्ववत्।

5 इतोऽपि न विद्यते सामान्यम्, नित्यस्य मतो विज्ञानजनकत्वायोगात्। तद्वेकथम् ? न्युत्पाद्यते–विज्ञानजनकावस्थायां
यदेव स्वरूप(पं) सामान्यात्मकं शक्तिमच्छक्तिरूपं च कारकान्तरानपेक्षयाऽजनकावस्थायां तदेव रूपम्, अतः पूर्वमपि
कार्योत्पादप्रसङ्गः। अनुत्पादे वा प्रागे(गि)व इदानीमपि [न]

10जनयेत्। अथ कारकान्तरमपेक्ष्य उत्पाद्यति कार्यम्, किं तेन
कारकान्तरेण तस्य क्रियते कारकत्वम्, ज्ञाप्यते वा ? तद् न्यु(तद् यद्य )त्पाद्यते; सुस्थितं नित्यत्वम् ! उत ज्ञाप्यतेः सिद्धं
तिर्हि कारकत्वम्, तद्भावेऽपि विद्यमानस्याऽवद्योतनात्। भवतु
नाम कारकत्वं को दोषः? कार्योत्पत्तिप्रसङ्गः। अथ कारकत्वेऽपि

15कार्यं न जनयेत्; अहो राजाज्ञा गरीयसी नैयायिकपञ्ञाः!

इतोऽपि नास्ति सामान्यम्; तदुपपादकमानव्यतिरेकात्। ननु अस्ति प्रमाणम्-'अनयोः सादद्यम्' 'एषां मारूप्यम्' 'तेन सद्द्योयम्' 'असौ वा तेन सद्द्याः' इत्यादिज्ञानं मामान्यसत्तान्वशेषक(कं) अप्रतिपन्नसामान्यस्य नोपपद्यते। अस्ति त्वदं 20विज्ञानं वाधाविकलं जातितनुव्यवस्थापकम्; तदेतद्युक्तम्; किं निमित्तभूतेन तेन एवं विधं ज्ञानमुत्पाद्यते, कर्मतापन्नेन वा? तद्यदि निमित्तभूतेन उत्पाद्यते; तदा न सामान्यं कल्पनीयम्, असामान्यात्मकमेव निमित्तमित्त्यम्भूतसामान्यज्ञानोत्पादनाय, अलं सामान्यकल्पनया। अथ कर्मतापन्नेन उत्पाद्यते; तदसत्; नैवाऽ-25वभाति विज्ञाने सामान्यं घूत्तैरिविपर्यासितसंविदाम्। ननु साद्यम्वभाति; सत्यम्, अवभाति, नापह्नूयते अपि तु—द्वव्यगुणकर्मात्मकं सत् पाचकादिभेदेषु—यथा एषां पाचकत्वम्, एते पाचकाः,

तत्पाचकसहकोऽयम्, असौ अनेन सहक्ष इति विकोषादाविष द्रष्टन्यम्। अत्रापि सामान्यपरिज्ञितिरिति चेत्; नः सूत्रन्याघातात्"सामान्यविकोषेषु सामान्यविकोषाऽभावात् तत एव ज्ञानम्"
[ वैको. ८।१।५], अनिष्ठा च-विकोषेषु सामान्ये परिकल्प्यमाने सित सन्देहः, सित सन्देहे तेषु विकोषान्तरं परिकल्प्यमाने पुनः सामान्यम् इत्यनिष्ठा इत्यलम् असदुहाऽभिनिवेकोन।

अथ भिन्नाभिन्नं सामान्यं भवद्भिः प्रतिपाद्यते-आकार-भेदेन व्यक्तिभ्य उपलभ्यते इत्यर्थान्तरम्, देशभेदेन तु नैव उपलभ्यते इत्यव्यतिरिक्ते(कं); तदेतन्महासुभाषितम्, न देशभेदेनैव वस्तूनां भेदः अपि तु आकारभेदेनैव भावा भेदमुप-10 यान्ति। यथा च आकारभेदो नास्ति तथाऽनन्तरमेव निवेदितम्।

## [ § ३. प्रसङ्गात् समवायस्य निरसनम् ]

सामान्यं समवायवृत्त्या व्यक्तिषु वर्तते इति। न चासौ विद्यते। समवायो हि-व्यावृत्तैकस्वभावः, अनुगतैकस्वभावो वा? तद्यदि व्यावृत्तैकस्वभावः, कस्यासौ समवायः, सर्वतो व्यावृत्तेः 15 नीलादिवत्। अथ अनुगतैकस्वभावः; सामान्यम् तर्हि, न समवायः, नित्यस्य सतोऽनेकत्रवृत्तेगोत्वादिवत्, उपपादक-प्रमाणाभावाच। ननु प्रत्यक्षवुद्यवसेयोऽसौ; तद्युक्तमः, किं सम्बन्धवुद्याऽध्यवसीयते, आहोस्विद् इहबुद्या, समवाय-वुद्या वा उच्यते?।

तचित् सम्बन्धवुद्ध्याः कोऽयं सम्बन्धः ? किं सम्बन्धजाति-युक्तः सम्बन्धः, आहोस्वित् अनेकोपादानजितः, अनेकाश्रितो चा, सम्बन्धवुद्धिविद्योषो वा, सम्बन्धवुद्धयुत्पाद्को वा, सम्बद्धा-(न्धा)कारो वा ? तद्यदि सम्बन्धजातियुक्तस्ते सम्बन्धः; सोऽनु-पपन्नः; समवाधाऽसम्बन्धत्वप्रसङ्गः। अथ अनेकोपादानजितः 25 सम्बन्धः; तदा कुम्भादेरिप सम्बन्धत्वप्रसङ्गः। अथ अनेकाश्रितः सम्बन्धः तदा घटजात्यादेः सम्बन्धत्वं प्रमाज्यते। अथ सम्बन्ध-बुद्ध्युत्पाद्कस्ते सम्बन्धः उच्यतेः तदा लोचनादेरिप सम्बन्धत्व-प्रसङ्गः। अथ सम्बन्धवुद्ध्यवसेयः सम्बन्धोऽभिधीयतेः तदा कौलेयककरिकुमारादिष्विप सम्बन्धज्ञाब्द्ब्युत्पादने सम्बन्धत्व-ऽप्रसङ्गः। सम्बन्धेतरयोः एकविज्ञानविषयत्वे इतरस्य सम्बन्धस्-पता प्राप्ता। अथ सम्बन्धाकारः सम्बन्धः संयोगाऽभेदप्रसङ्गः। अवान्तरगणिकाकारस्तु यथा न भेदकः तथा पुरस्तादुक्तमेव दूषणम्।

अथ 'इह तन्तुषु पटः' इति इहवुद्धचाऽध्यवसीयतः नः इह
10 बुद्धेरधिकरणसंविद्वपत्वात् । न चास्मिन्ना( नचान्यस्मिन्ना)कारेप्रतीयमाने अन्यत् परिकल्पयितुं न्याय्यम्, अतिप्रमङ्गात्। अथ
समवायवुद्ध्याऽऽत्मसात्क्रियते; सोप्यनुपपन्न एव, ममवायबुद्धेरनुपपत्तेः, 'अयं तन्तुः, अयं पटः, अथमनयोः समवायः इति
न जातु जानते जनाः।

अथ अनुमानेन अनुमीयते; हे अनुमाने-दृष्टम् , सामान्यतो <sup>15</sup>ह्छं च। न दृष्टम्; प्रत्यक्षव्यतिरेकात्। सामान्यतो दृष्टमपि नास्ति; तत्प्रभवकायीऽनुपलब्धे: ।

निवहबुद्धिरेव समवायज्ञापिका-'इह तन्तुषु पटः' इति प्रत्ययः सम्बन्धिनिम्तः, अबाधित-इह्प्रत्ययत्वात्, 'इह कुण्डे द्धि' इति प्रत्ययवत्। किमनेन अनुमीयते-किं निमित्तमात्रम्, उत सम्बन्धः? <sup>20</sup>यदि निमित्तमात्रम्, ततः सिद्धसाध्यतया संवाधियत्व्यः। अथ सम्बन्धः, संयोगः, समवायो वा ? संयोगानुमाने उपगमहानिः। समवायानुमाने सम्बन्धव्यतिरेकः। न चान्यस्य सम्बन्धे अन्यस्यगमकत्वम्, अतिप्रसङ्गात्। न जातु देवद्त्तनयनकुटसम्बन्धे यज्ञ-द्त्तेन्द्रियं रूपादिकमर्थे करणत्वसाम्यात् प्रकादायद् दृष्टम्। एवं <sup>25</sup>सित सामान्यसमवायविरहे कथं द्रव्यादि व्यवस्था इति चिन्त्यते।

अथ तद्यत् सत्य(अथ तद्धं राज)जलप्राप्त्या अव्यभिचारिता ज्ञायते; तद्युक्तम्; अन्त्यावयविद्रव्याणां जनकत्वव्यतिरेकात्। न च उद्कव्यक्तीनां नानात्वमस्ति, यथा च न विद्यते तथा निवेदितं पुरस्तात्।

किश्र, प्रवृत्तिसामर्थ्येन अन्यभिचारिता पूर्वोदितज्ञानस्य ज्ञाप्यते-किं लिङ्गूतेन, आहो अध्यक्षात्मकेन ? तद्यदि लिङ्ग्-भूतेन; तद्युक्तम्; तेन साकं सम्बन्धानवगतेः। अवगतौ वाऽलं प्रवृत्तिसामर्थ्येन। अथ अध्यक्षात्मकेन; तद्युक्तम्; पूर्वोदित-प्रत्यस्तमितेन साकं सन्निकषीऽभावात्। तद्विषयविज्ञानं न प्रत्यक्षफलं निरालम्बनत्वात् केशोण्डुकादिसंवेदनवत्। न विज्ञा-10 नस्याभावोऽवभाति, न भावः तद्भावात्।

अविद्यमानस्य विषयार्थो वक्तव्यः – किम् आकारापिकत्वेन वा, महत्त्वादिधमोपितत्वेन वा, सत्तामात्रेण वा, सहोत्पादेन वा? सर्वस्य प्रत्यस्तमितत्वात् कथमसौ विषयः? तद्विषयत्वे केशोण्डु-कादिविज्ञानस्येव मिथ्यात्वे बीजमन्वेषणीयम्। आत्मस्रताभाऽ मात्रेण मिथ्यात्वे सर्वस्य मिथ्यात्वमापद्यते ततः तत्त्वोपस्रवः स्यात्।

अथ अन्यथाऽव्यभिचारित्वं गृह्यते-आत्मान्तः कर्णः सम्बन्धेन उत्पन्नं विज्ञानम् अव्यभिचारिताविशिष्टं प्रचोत्यते; तद्युक्तम्; तद्व्यभिचारित्वं तद्धमीं वा, तत्स्वरूपं वा? तचिद्20 तद्धमी:-स नित्यः, अनित्यो वा? यदि नित्यः; तद् जातिद्षेणा-पोपोदि(णापोदि)तो वेदितव्यः।

अथाऽनित्यः-स पूर्वोत्पन्नः, सह, पश्चाद्धा जातः ? तचिद् पूर्वोत्पन्नः; तदा कस्यासौ धर्मः ? न हि धर्मिणमन्तरेण धर्मो भवितुमहीते, सर्वतो ज्यावृत्तरूपत्वात् कः कस्येति वक्तज्यम् ।25 अथ सहोत्पन्नः; कस्तयोः सम्बन्ध इति वक्तज्यम् । तादा- तस्य अव्यभिचारित्वम् १ इति । अथ एष्टारेपन्नस्तर्हि पृव व्यभिचारिता विज्ञानस्य प्राप्नोति । न च आध्यात्मिकोऽव्यभि-चारिरूपो धर्मोस्ति सुम्बाद्व्यितरिक्तः, तत्प्रतीत्यसंभवेन उस्वयमनस्युपगमात्। यदि च अव्यभिचाराद्यो धर्मा अर्थान्तर-भूताः अस्युपगम्यन्ते तैरवच्छिन्नं विज्ञानं मामप्रत्या अवस्थापक-सुद्युष्यतेः, तचानुपपन्नम् ; प्रत्येकमनेकविकोषणाविष्टिन्नाविज्ञान-प्रतिपत्तिकालावस्थानायोगात् , ज्ञाप्यज्ञापकयोरभावे कर्त्तृमात्र-प्रविधि ज्ञानं स्थात् ।

- 10 अथ तत्स्वरूपमन्याभिचारित्वम्-तितं स्वमत्तामात्राऽनु-रोधेन, अर्थान्तरसत्तानुरोधेन वा ? तदादि ज्ञानमत्तामात्रतेवाऽ-व्याभिचारित्वमुच्यते, तदा केशोण्डुकसंविदोऽपि अन्याभिचा-रिता स्यात्। नच ज्ञानसत्तामात्रानुरोधेन ज्ञानं न्यभिचार्य-व्याभिचारि वा उद्गीयते।
- 15 अथ अर्थान्तरसत्तानुरोधेन अन्यभिचारित्वम्-किम् अनु-पकारकाऽर्थान्तरसत्तानुरोधेन, आहोस्विद् उपकारकाऽर्थान्तर-सत्तानुरोधेन ? तद्यदि तावद् अनुपकारकाऽर्थान्तरमत्तानुरोधेन, तदा केशोण्डुक-इन्डुइयसंविदोष्यव्यभिचारिताप्रसङ्गः।

अथ उपकारकाऽर्थान्तरसत्तानुराधेन अव्यक्तिचारिता-किं 20प्रतीयमानाऽर्थान्तरोपकारकसत्तानुराधेन, तद्धिपरीतार्थान्तरो-पकारकसत्तानुरोधेन वा ? तद्याद पूर्वपक्षाम्युपगमः, तदा अती-ताऽनागतानुमानावज्ञानस्य योगिधत्यक्षस्य च चोदनावचन-जनितविज्ञानस्य वाऽव्याभिचारिता न भवेत् तद्वगतोपकार-\* कार्थाभावात्, भावे वा वितानिकयालोपप्रसङ्गः। अथ उत्तरो 25मतः; तदा केशोण्डुक-इन्दुद्वयसांविदोऽव्यभिचारित्वं प्रसज्यते इत्यसद्वहीतम्।

<sup>\* &#</sup>x27;वितान ' 'क्रिया ' अनयोर्भध्ये अखिलेति छिनं वर्तते ।

किञ्च, तिब्रज्ञानम् अन्यभिचायैवगतं सामग्रया ज्ञापकम्, अनवगतं वा ? यद्यवगतम्; तस्यावगितः आत्मसंविद्रूपा वा, ज्ञानान्तरवेचा वा ? तद्यचात्मसंवेदनरूपावगितः; तद्युक्तम्; द्य(स्व)यमनभ्युपगमात्। अभ्युपगमे वा उपगमिवरोधः।

अथ ज्ञानान्तर वे चं वेत्सि; विज्ञानयो भेंदे बीजमन्वेष्टव्यम्। 5 ज्ञानमज्ञानाकारात् ज्ञानात्मतया व्यावर्त्तते ज्ञानान्तरात्तु कथं व्यावर्त्तते? –िकं ज्ञानात्मतया व्यावर्त्तते आहोस्विद् आकारान्त-रेण? तचिद् ज्ञानात्मतया व्यावर्त्तते; तद् अन्यस्य ज्ञानात्मता निवर्त्तते तोयादेर्यथा।

अथ आकारान्तरेण; आकारान्तरस्वीकरणे ज्ञानाकारविरहः10 स्यात् आकारयोस्तादात्म्याऽयोगात्। तादात्म्ये वा एकं तद्वस्तु ज्ञातं( नं ) अज्ञातं( नं ) वा ? यदि ज्ञातं( नम् ); न तर्हि आकारा-न्तरेण व्यावर्त्तते किन्तु ज्ञानात्मतयैव, अन्यस्य अज्ञानात्मकत्व-प्रसङ्गः। अथ अज्ञातं( नं ); सिद्धं नः समीहितम्। अथ ज्ञानत्वं व्यावर्त्तकम्, तत्केन व्यावर्त्तते इति पूर्वोक्तमनुसर्त्तव्यम्। विज्ञा-15 नान्तरवेद्यमपि न संभवति।

अथ न वेद्यते; तद्स्तीति कथं पुनर्वेत्सि ? अनेनैव वर्त्मना सत्येतरविज्ञानयोविभागाभावोऽभ्युपगन्तव्यः । अतोऽव्यभि-चारिपद्भपार्थकम् ।

[ § ४. प्रकारान्तरेण अन्यभिचारिपदस्य निरासः । ] 20

इतोण्यपार्थकम्-इन्द्रियार्थसन्निकषेपदेन अपोदि(हि)त-त्वात्। नहि केशोण्डुकविज्ञानस्य नयनार्थसन्निकषोंद्भृतिरित्। नन्वस्ति मरीच्युदकविज्ञानस्य, तद्पनोदाय अव्यभिचारिपदम् ; तन्नः, यत उदकं प्रतिभाति, न च तेन सह सम्बन्धोऽस्ति। विद्यमा-नेन साकं सम्बध्यते नाऽविद्यमानेन। तत्सम्बन्धे वा, न तद्विषयो-25 (ये) मिथ्यात्विमहोपपद्यते सत्योद्कसंवेदनवत्। नतु यद्यपि प्रतीयमानोद्केन सह सम्यन्धो नास्ति चक्षुपः, तथापाष्या(थाष्या)लम्बय मरीचिनिचयेन साकं सम्यन्धोऽस्ति, तस्यैव आलम्बनत्वात् तद्देशं प्रति प्रवृत्तेः, अत एव सिध्यान्वम्, अन्यदालम्बनम् अन्यच प्रतिभाति।

5 [ ६५. प्रसङ्गादालम्बनपदार्थस्य परीक्षणम् । ]

कोऽयमालम्बनार्थो नाम येनेद्मुदृष्ठ्यतं – अन्यदालम्बनं चान्यत् प्रतिभातीति? – किं विज्ञानजनकत्वम्, आकारापकत्वम्, विज्ञानाधिकरणत्वम्, विज्ञानावभासितता वा? तयादि विज्ञान-जनकत्वमालम्बनार्थः; तदा नयनालोकादेरिप आलम्बनत्वं 10प्रसञ्यते। अथ आकारापकत्वमालम्बनत्वम् : तद्युक्तम्, नया-यिकसमयेऽनम्युपगमात्। यथा च विषयाकारो विज्ञाने न युज्यते तथोपरिष्टात् प्रतिपाद्यिष्यामः। अथ विज्ञाना धिकर-णत्वमालम्बनत्वम्, [नः] न मरीचिचकोत्कलितमुदीयते ज्ञानम् अपि तु आत्मसमवेतमात्मानमासाद्यते। अथ विज्ञानावभासि-15तता आलम्बनत्वम्; तदा उदकविज्ञाने उदकं प्रतीयते न मरीचयः।

अथ उद्काकारतया मरीचय एव प्रतीयन्ते; स उद्काकारो मरीचिभ्यो व्यतिरिक्तोऽव्यतिरिक्तो वा ? तथ्यव्यतिरिक्तः; स तात्त्विकोऽतात्त्विको वा ? यदि तात्त्विकः; कथं तद्वगतेर्मि-20थ्यात्वम् ? अथाऽतात्त्विकः; तदा मरीचीनामपि अतात्त्विकत्वं प्रसज्यते। अतात्त्विकोदकतादात्म्ये सित तदुदकज्ञानमनथ्यम्। किसुक्तं भवति ? मरीचिविज्ञानमतथ्यम्। एकस्मिद्चोदकाकारे प्रतीयमाने केन एतदाख्यातम्-मरीचयः प्रतिभान्ति देवाना-स्थियस्य!

25 अथ अर्थान्तरभूतः; तर्हि न वक्तव्यम् – मरीचय उदकाकार-तया प्रतीयन्ते उदकाकारान्तरिता मरीचयः । अथ केशोण्डुक-विज्ञाने किमवभाति ? किमालम्बते ? केशोण्डुकस्यैव आलम्बनत्वं

5

प्रतीयमानत्वं च तथा उद्कस्यैव आलम्बनत्वं प्रतीयमानत्वं च, नालम्बनान्तरं परिकल्प्यम् । न चोद्कज्ञानस्य प्रतीयमानो-द्काऽन्यालम्ब(न)त्वेन मिथ्यात्वम् अपि तु अभावात् तान्वि-कत्वेन, अन्यथा केशोण्डुकसंविदोऽपि मिथ्यात्वं न प्राप्नोति, अन्यालम्बनव्यतिरेकात् ।

यद्ण्युक्तम्-मरीचिद्शं प्रति गमनात् मरीचीनामालम्बनत्वम्; यद्येवं देशस्यापि आलम्बनत्वमनया रीत्या उपपद्यते।
नच अवभातोदकभिन्नार्थसन्निकर्षजत्वम् उदकविज्ञानस्य उपपद्यते, सत्योदकज्ञानेऽदृष्टत्वात्, अन्यथा अनुमेयदृहनज्ञानस्यापि इन्द्रियार्थसन्निकर्षजत्वमापनीपद्येत आत्ममनःसन्निकर्ष-10
जत्वात्। अथ प्रतीयमानदृहनेन सह मनसो नास्ति सम्बन्धः;
तदिहापि प्रतीयमानेन अम्भसा सह नास्ति सम्बन्धः चक्षुषः।
तस्माद्व्यभिचारिपदं न युक्तम् इन्द्रियार्थसन्निकर्षपदेनापोदितत्वात्।

[ § ६. पुनः प्रकारान्तरेण अन्यभिचारिपदस्यापाकरणम् । ] 15

इतोप्यनुपपन्नम्, अपोह्यज्ञानाऽसंभवात्। अथ मरीच्यु-द्कविज्ञानाय( प )निर्नी(नी)षया उपादीयते; तत्कथमपनीयते? अविद्यमानोद्कविषयत्वात्। यद्यविद्यमान( नं ); कोऽयं विष-यार्थः ? पूर्वोदितमनुसरणीयम्। यदि तत्रोद्कं प्रतिभाति कथं नास्ति ? सत्यम्, प्रतिभाति, किन्तु अतथ्यं प्रतिभाति । 20

अतथ्यता का ?— किं प्रतीयमानस्याऽभावः, उत प्रतीयमान एव अभावः ? तद्यदि प्रतीयमानस्य अभावः—स किं तदैव, आहोस्वित् कालान्तरेण ? यदि तदैवः, स किम्ब(किमव)गतः, अनवगतो वा ? यद्यवगतः ; स केनावगम्यते किमुद्कविज्ञानेन, ज्ञानान्तरेण वा ? तद्यद्युद्कज्ञानेनः तन्नः तस्य उद्कविषयत्वात्।25 तद्विषयत्वे वा न तर्हि ' उद्कज्ञानं भ्रान्तम् ' इत्युपपद्यते अभाव- विषयस्य परमार्थसत्त्वात् । नच उद्काकारावगाहिनि विज्ञाने तोयविनिवृत्तयोऽवभान्ति अतिप्रसङ्गात् । अथ ज्ञानान्तरेणः नः ज्ञानयौगपद्यासम्भवात् ।

यदि च अभावज्ञानेन अभावच्यवस्था कियत भावज्ञानेन 5च भावच्यवस्था, तदा उदकस्य भावाभावी एककाली स्याताम्। अथ भावज्ञानं भावच्यवस्थां न करोति अभावज्ञानं च अभाव-च्यवस्थां करोति। अहो राजाज्ञा नैयायिकप्रजोः। यदि च भावज्ञानं भावच्यवस्थां न करोति तदा सर्वभावेषु अनाइचाम-प्रसङ्गः। तत्प्रसक्ती अभावस्थाप्यनवस्थितिः, तदनवस्थिती च 10तत्त्वोपष्ठवः स्यात्। अथाऽनवगतः सोऽस्ताति कथं पुनर्वेत्सि? अथ कालान्तरे; तदा न किश्चिद् षाध्यते सत्योदकस्यापि काला-नतरेऽभाकोपपत्तेः।

अथ प्रतीयमान एव अभावः ; कथं निष्ठपयज्ञानस्य मिध्या-त्वमुपपद्यते प्रतीयमानस्येव अभावस्योपपत्तः ? नच भावाकारं 15प्रतीयमाने अभावकरूपना न्याय्या अनिप्रमङ्गातः, अन्यथा रूपादौ प्रतीयमाने रसादिकरूपना कर्त्तव्या। न च कियते, तथे-हापि उदकं प्रतीयते। ननु प्रतीयते किन्तु अतध्यम् ; यद्येवम् उदकप्रपञ्चोऽयं दीर्घोदकं मधुरोदकमिति यथा। नन्वव्य मर्वामु अवस्थासु उदकं प्रतीयते तेन तासु अम्भः प्रकरुण्यते। यद्येवं 20तिदहापि अवस्थाद्ययेपि उदकं प्रतीयते सत्योदकममत्यादकं च। सत्योदकज्ञाने सत्योदकमवभाति नाऽसत्यादकमनुदकं वा। तथा असत्योदकज्ञांनेऽसत्योदकं प्रतिभाति न सत्योदकमनुदकं चा, स्वविषयपर्यवसायिन्यो हि बुद्धयः॥ छ॥

अथ बाध्यमानत्वेन मिध्यात्विमिति चेत्; किं बाध्यते-अर्थः, 25ज्ञानम्, उभयं वा? यद्यर्थस्य बाधाः, स केन बाध्यते ? किं स्वय-मेव आत्मानं बाधते, आहो अर्थान्तरेण, ज्ञानेन वा? यदि स्वयमेव आत्मानं बाधते; तदा बाधा तेन क्रियते, ज्ञाप्यते वा? यदि क्रियते; अव्यतिरिक्ता, व्यतिरिक्ता वा? यद्यव्यतिरिक्ता; तदा बाधा क्रियते इति आत्मा अनेनोत्पाद्यते। तच न जाघटीति स्वात्मनि क्रियाविरोधात्। अथ व्यतिरिक्ता क्रियते; तथापि विद्यमानस्य कर्त्तृत्वं न प्रतीयमानस्याऽपलापः।

अथ बाधा ज्ञाण्यते; साप्यभिन्ना, भिन्ना वा? यद्यभिन्ना; तदा बाधा तेन ज्ञाप्यते। किमुक्तं भवाति? उदकं ज्ञाप्यते। अथ भिन्ना; तदा विद्यमानस्य ज्ञापकत्वं सिद्धं प्रतीयमानस्य चाऽ-स्तित्वम्।

अथ अर्थान्तरेण बाध्यते; तथापि विद्यमानयोबीध्यवाधक-10 मावो भूपालयोरिव, नचैकस्य बाध्यवाधकभाव उपपद्यते। बाधापि तेन प्रतीयमानस्य-किं क्रियते, ज्ञाप्यते वा ? यदि क्रियते; अव्यतिरिक्ता, व्यतिरिक्ता वा ? यद्यव्यतिरिक्ता; तदा अव्यतिरिक्ता बाधा उत्पाद्यते। किमुक्तं भवेत्? उद्कमुत्पाद्यते। तदुत्पाद्वे च तत्संविदोऽमिथ्यात्वम्। अथ व्यतिरिक्तोत्पाद्यते; 15 तथापि तोयसम्बन्धितयोपलव्धेरम्भस उपपत्तिने जातु देवद्त्तः स्याऽसत्त्वे तन्नयनव्यवहारसिद्धिः। अथ ज्ञाप्यते; तदा साऽव्यतिरिक्ता, व्यतिरिक्ता वा ? यद्यव्यतिरिक्ता ज्ञाप्यते; तदा बाधा तेन ज्ञाप्यते। किमुक्तं भवति ? उद्कं ज्ञाप्यते। अथ व्यतिरिक्ता सती ज्ञाप्यते; तथाप्युद्कस्ययं वाधित अन्यतन्त्रतया प्रतिभासनात् 20 नात्यन्ताभावोपपत्तिः। तस्माद्र्थान्तरेणापि न बाधोपपत्तिः।

अथ ज्ञानेन बाध्यते; किं तिहिषयेण, अन्यविषयेण, निर्वि-षयेण वा? यदि तिहिषयेण; तदा तत् स्वरूपं विधत्ते न तु विपयी-सयित तदाकारपर्यवसितरूपत्वात्। अथ अन्यविषयं वाधकम्; तदिप न युज्यते, यद् यहिषयं तत्तस्यैव सत्तां विधत्ते नत्वन्यस्य25 विधायकं प्रतिषेधकं वा। स्वविषयपर्यवसायिन्यो हि बुद्धयः। अथ निर्विषयेण बाध्यते; न किश्चिद् विद्धाति प्रतिषेधित वा निर्विषयत्वादेव।

अथ ज्ञानं बाध्यते; तस्यापि बाधा का ? – कि म्बरूपच्यावृत्ति-रूपा, स्वरूपापहृवरूपा वा, विषयापहार लक्षणा वा ? नचि स्वरूप 5व्यावृत्तिरूपा बाधा, तदा सर्वे बाधिनं स्यान् विज्ञानस्य विज्ञा-नान्तरेण निर्वे (निव) त्येमानत्वात् । अथ स्वरूपापहृवरूपं (पा); तद्युक्तम्; मिथ्योद्कविज्ञानस्यापि अनुभृयमानत्वात । अथ विषयापहार लक्षणा बाधा उच्यते; सापि न युक्ता। यथा च विष-यापहारो न शक्यते कर्त्तुं तथाऽनन्तरमेव निवेदितम् ।

10 यदि न बाध्यते किमित्यसी अर्थिकयां न कराति भावः? क्यम् अर्थिकया या तेन न सम्पाचने पुंसाम्—िकं विज्ञानरूपा, प्रयुतिरूपा, प्राप्तिरूपा, सुग्वदुः वोत्पाद भोगरूपा वा? तचादि विज्ञानलक्षणां न करोतिः तद्युक्तम् : विज्ञानलक्षणामर्थिकयां न रोत्येव
तोयम्। अथ प्रवृत्तिरूपां न करोतिः तद्युक्तम् : प्रवृत्तिर्हिः
15पुरुषेच्छानुविधायिनी नार्थस्वरूपभावाभावावनुगमयित। पुरुषो
हि कामतः प्रवर्तते वा न वा, नह्येतावता तद्भाविभििः।
अथ प्राप्तिरूपाम् अर्थिकयां न करोति तेनाऽभक्त्वमः तद्प्ययुक्तमः
चन्द्रार्कप्रहनक्षवतारकादेः प्राप्त्यभावेऽपि सन्त्वमं भवात्। अथ
सुखदुः खरूपामर्थिकयां न करोति—िकं दर्शनजं सुग्वं न करोति
20आहो देहसम्बन्धजम् ? तद्यदि दर्शनजं न करोतिः तद्युक्तम्ः
करोत्येव। अथ देहसम्बन्धजं न करोतिः तदा चन्द्रार्कप्रहनक्षव्रादौ व्यभिचारः तेषां देहसम्बन्धजसुग्वजनकत्वं नास्ति,
अथ च सत्त्वम्। न च अर्थिकयाऽकर्तृत्वेन वस्तृनामसत्त्वं स्वहेतोरेव विज्ञानजननमात्रस्योत्पत्तेः, सहकारिविरहाद्वा न करोति।

25 किञ्च, अर्थिकियां न करोति-किमेकस्य प्रतिपत्तुः, सर्व-प्रतिपत्णां वा ? तद्यदि एकस्य प्रतिपत्तुरर्थिकियां न करोति तेनाऽसत्त्वम्; तदा चन्द्रार्कग्रहनक्षत्रतारकादौ व्यभिचारः मुम्प्वर्थे च। अथ सर्वप्रातिपत्तृणामर्थिकयां न करोति तेनाऽसत्त्वम्;
एवं तिह सर्वभावानामसत्त्वप्रसङ्गः। निह सर्वभावाः सर्वपुरुषार्थहेतवः। न च सर्वपुरुषार्थिकयाविहीनमेतद् इत्यवगन्तुं
पार्यते अर्वाग्विदा। तस्मात् स्थितमेतद् अव्यभिचारिपदम- 5
नर्थकम्।

[ § ७. भ्रमस्य स्मृतित्वं स्वीकुर्वतां प्राभाकराणां मतस्य विकल्प्य निरसनम् । ]

अन्ये तु मरीच्युद्कविज्ञानस्य स्मृतित्वं प्रतिपद्यन्ते न भ्रान्तिरूपताम् । तस्य कथं स्मृतित्वम् - किमुद्कगृहीतित्वेन, गृहीतोद्कगृहीतित्वेन वा, उद्कग्रहणानन्तरकालभावित्वेन 10 वा, निर्विषयत्वेन वा, 'यमहमद्राक्षम् ' इत्यनेनाऽऽकारेण उप-जायमानत्वेन वा ?

तद्यदि उद्कगृहीतित्वेनः तदा सर्वोद्कविज्ञानानां स्मृतित्व-प्रसङ्गः।

अथ गृहीतोद्कगृहीतित्वे स्मृतित्वम्; तद्ाऽऽचस्यापि15 गृहीतोद्कगृहीतित्वे स्मृतित्वं प्रसज्यते, गृहीतोद्कग्राहित्वा-विशेषात्। आचस्य गृहीतोद्कग्राहित्वं नास्ति; तदानीं भिन्न-विषयत्वम्, भिन्नविषयत्वे च ब्रितीयस्यापि गृहीतग्राहित्वं विह्यिते। अथ एकविषयत्वम्; आयातं ताईं प्रथमस्यापि गृहीत-ग्राहित्वम्, अविशिष्टार्थगृहीतिरूपत्वात्, प्रथमोत्तरिवज्ञानवत्। 20 यथा एकनीलस्वलक्षणग्राहकगुगपदुत्पन्नानेकविज्ञानात् नील-ज्ञानरूपता न भिचते तथेहापि। तथा, धारावाहिविज्ञानानां स्मृतिरूपता प्राप्नोति। तथा, प्रत्यभिज्ञानस्य च गृहीतग्रीहित्वेन स्मृतित्वं प्रसज्यते। अथ प्रत्यभिज्ञानस्य गृहीतार्थग्राहित्वं न विद्यते; तदा प्रत्यभिज्ञानत्वं निवर्त्तते, नह्याद्यं दर्जनं ' स25 एवायम्' इत्युपजायते। तथा, आनुमानिकमपि विज्ञान(नं) गृहीतार्थग्राहित्वेन स्मृतित्वमापद्यते। अथ उद्कग्रहणोत्तरकालभावित्वंन स्मृतित्वमः तदा संस्कारस्य स्मरणरूपता प्राप्नोति, उद्कग्रहणोत्तरकालभावि-त्वेन, रससंवेदनस्य च।

अथ निर्विषयत्वेन स्मृतिरूपता उच्यतेः तद्युक्तम्ः पृषीं5िद्तानुभवावेदितार्थाकारावेदकत्वेन उद्यमानायाः कथं निर्विषयत्वम् ? अथ पूर्वानुभूतार्थप्रत्यस्तमये मित समानकालार्थाभावान्निर्विषयताः तदा चोद्नाजनितविज्ञानस्य निर्विषयत्वेन
स्मृतित्वमापनीपद्यते, कर्त्तव्यतारूपार्थस्य तदाऽभावात्। भावे
वा कर्त्तव्यरूपता नोपपद्यते। तद्नुपपत्ती सप्ततन्तुक्रियाया
10िवलोपप्रसङ्गः। यदि च निर्विषयत्वेन स्मृतित्वम्ः तदा विश्वमानघट-जात्यादेः स्मरणस्यास्मृतित्वप्रसङ्गः।

अथ 'अद्राक्षम् ' इत्यनेनाकारेणोपजायमानन्वेन स्मृति-त्वम्; तद्युक्तम्; 'इहोदकम्' इत्यनेनाकारेणोपजायमानायाः कथम् 'अद्राक्षम् ' इत्येवंरूपतोपपचते ? अथ विश्रमुपि[त]ता 15अनया भङ्ग्या उपजायते ।

### [ § ८. प्रसङ्गात् विप्रमोपपरीक्षा । ]

कोऽयं विप्रमोषो नाम? किमनुभवाकारस्वीकरणम्, स्मर-णाकारप्रध्वंसो वा, अपूर्वीर्थगृहीतित्वं वा, इन्द्रियार्थमिकिकप-जत्वं वा, इन्द्रियार्थोऽसिक्षिकर्षजत्वं वा ? नणदि अनुभवाकार-20स्वीकरणम्; तदा स्मृतिरूपता नोपपण्यते। अध्य स्मृतिरूपताः तदाऽनुभवाकारस्वीकरणं नोपप्यते, स्मृत्यनुभवाकारयोः इतरेत-रपरिहारस्थितिलक्षणत्वात्। अध्य स्मरणाकारप्रध्वंमः: नद्युक्तमः विज्ञानस्य ख्यं स्मृतित्वेनाभ्युपगमात्। प्रध्वंसो हि अविज्ञाना-त्मकः कथं स्मृतिरूपतां विधत्ते? अध्य अपूर्वार्थविषयग्र(०र्थग्र)ही-25तित्वं स्मृतिप्रमोष उच्यते; तदा अत्यन्ताऽननुभृतकनकपन-सादिसंवित्तीनां स्मृतिविप्रमोषत्वमाप्यते। अध्य इन्द्रियार्थसिन-कर्षजत्वं स्मृतिविप्रमोष उच्यते; तदा संवित्तीना(नां) स्मृतिविप्र- मोषत्वप्रसङ्गः। अथ इन्द्रियासन्निकर्षजत्वं स्मृतिविप्रमोष उच्यते; तदा चोद्नाजनितविज्ञानस्य अनुमानोषमानविज्ञानस्य च स्मृतिविप्रमोषत्वमापद्यते। तस्माद् यथा यथा विचार्यते स्मृतिविप्रमोषः तथा तथा न्यायं न विषहत इति। तस्मात् मरीच्युद्कविज्ञानस्य न स्मृतिविप्रमोषरूपता अपि तु विपरीत- 5 ख्यातित्वं सम्यग्ज्ञानत्वं वा।

### [ § ९. व्यवसायात्मकपदस्य समालोचनम् । ]

तथा, व्यवसायात्मकपदमि नोपादेयमप्रमे(मपने)याभा-वात्। ननु स्थाण्वादिकेऽर्थे इन्द्रियार्थसित्तकषीत् सामान्य-मात्रदर्शनात् विशेषानुपलब्धौ सन्देहज्ञानमुपजायते तद्प-नीयते; तस्मिन् सन्देहज्ञाने जाते किंचित् प्रतिभाति आहो न10 प्रतिभाति ? तद्यदि प्रतिभाति; स किं धर्मी, धर्मो वा ? तद्यदि धर्मी प्रतिभाति; स तात्त्विकः, अतात्त्विको वा ? यदि तात्त्विकः; नापनेयता तद्विषयविज्ञानस्य। अथ अतात्त्विकः; तद् अव्यभि-चारिपदेन अपनीतत्वात् न व्यवसायात्मकपदमुपादेयम्।

अथ धर्मः प्रतिभातिः स स्थाणुत्वलक्षणः, पुरुषत्वलक्षणः, 15 डभयं वा? तद्यदि स्थाणुत्वलक्षणो धर्मः प्रतिभातिः स तात्त्वि-कोऽतात्त्विको वा? यदि तात्त्विकः; कथं तद्धुद्धेः सन्देहरूपता, ता-त्विकार्थगृहीतिरूपत्वेन सत्योदकसंवेदनवत्? अथ अतात्त्विकः; तदा अव्यभिचारिपदेन अपोदितत्वात् न व्यवसायात्मकपद्-मुपादेयम्। अथ पुरुषत्वलक्षणो धर्मः प्रतिभातिः असावपि20 तात्त्विकोऽतात्त्विको वा? यदि तात्त्विकः; कथं तद्धुद्धेः सन्देह-रूपता? अथ अतात्त्विकः तदा अव्यभिचारिपदेन अपोदि-तत्वात् व्यवसायात्मकपदं न साधीयः।

अथ उभयं प्रतिभातिः; तदा उभयोस्तान्विकत्वम्, अतान्वि-कत्वं वा, अथ एकस्य तान्विकत्वम्, अन्यस्य अतान्विकत्वम् १२५ तद्यदि उभयोस्तान्विकत्वम्; तदा तद्विज्ञानस्य तान्विकत्वमेव, न सन्देहात्मता। अथ उभावण्यतात्त्विकाः तदा तिव्रज्ञानस्य विष-र्ययस्पता, न सन्देहात्मता। अथ एकस्य तात्त्विकत्वमन्यस्याऽ-तात्त्विकत्वम्; तदा तदेव ज्ञानं व्यभिचारि तदेवाऽव्यभिचारि— अतात्त्विकार्थगृहीतिरूपत्वाद् व्यभिचारि तात्त्विकार्थगृहीति-ऽरूपत्वाद्व्यभिचारि। एतेन विचन्द्रज्ञानसुद्वादितम्। तत्र हि द्रव्याकारः प्रतिभाति न गुणाकारः।

अथ सन्दिग्धार्थाकारप्रतिभासि सन्देहज्ञानमिति चेत्; स सन्दिग्धोऽर्थो विद्यते वा न वा? तद्यदि विद्यते; कथं तत्संबे-दनस्य सन्देहरूपता अबाधितार्थगृहीतिरूपत्वात् सत्योदक-10संवेदनवत्? अथ न विद्यते; तदाऽत्र्यभिचारिपदेन अपोदित-त्वात् व्यवसायात्मकपदमपार्थकम्।

अ[थ न किं]चिद्पि प्रतिभातिः न तर्हि तस्य इन्द्रियार्थ-सन्निकर्षज[त्वम्], भ्रान्तोदकविज्ञानवत् । तस्माद् व्यवमाया-त्मकपद्मपि अनुपादेयम् ।

[ § १०. अन्यपदेश्यपदस्यासाधुत्वे लक्षणसारग्रन्थस्योक्षेत्वः। ]

15 अञ्यपदेश्यपदं च यथा न साधीयः तथा लक्षणमारे द्रष्ट-व्यम् ॥ छ ॥

[ § ११. इन्द्रियार्थसिन्निकवीत्वन्नपदस्य समीक्षा । ]

तथा, इन्द्रियार्थसन्निकर्षजत्वमिष नोषपचते तद्गत्यभावात्। इन्द्रियार्थसन्निकर्षो हि व्यवहितार्थानुपलिधिलिङ्गो वा, आ-[ वरणिलङ्गो वा ], तदुत्पादितघटादिज्ञानावसेयो वा? तद्यदि 20व्यवहितार्थानुपलिधिलिङ्गः; तद्युक्तम्; तेन सह सम्बन्धाऽनुपप्तेः, तद्भावेष्यनुपलम्भसद्भावद्दीनात्। यद्भावेऽपि यस्य सङ्गावः स कथं तत्सद्भावावेदकः?

अथ आवरणलिङ्गः; तद्युक्तम्; तेन सह संमतिग(संग)-तेरभावात्, तदभावेऽपि सद्भावद्दीनात्, तद्भावे वा आवरणा-25नर्थज्य(क्य)म् । तद्भावे तद्गतिः कथम् ? अथ तद्भवकुम्भादिज्ञानेन अवगम्यते; तद्युक्तम्; तद्नव-गतौ तदुद्भवत्वस्यानवगतेः। पिशाचपरमाणुमहेश्वरकल्पोऽसौ सन्निकर्षः। कथं तदायत्तता वेद्यते ज्ञाने? कथं च तद् इन्द्रियार्थ-सन्निकर्षमावेद्यति ज्ञानम्-िकं विज्ञानाकारतया, आहो कार्या-कारतया, इन्द्रियार्थसन्निकर्षजन्याकारतया वा?

तद्यदि ज्ञानस्वभावतया; तद्युक्तम्; तद्भावेऽपि ज्ञाना-कारस्य संभव उपमानादिज्ञाने । अथ कार्यात्मतया गमयति; तद्प्ययुक्तम्; उपमानानुमानज्ञान-मरीचिनीलजलादौ तस्य सद्भावोपपत्तेः। यो येन विना भवति स कथं तस्य ज्ञापको नाम? अन्यथा सत्त्वादेरपि गमकत्वं स्यात् ।

अथ इन्द्रियार्थसन्निकर्षजन्याकारतया संशू(सू)चयतीति चेत्; असौ इन्द्रियार्थसन्निकर्षजन्याकारः ज्ञानाकाराद्व्यति-रिक्तः, व्यतिरिक्तो वा ? यद्यव्यतिरिक्तः; तदा ज्ञानात्मता-मात्रम्, नाऽऽकारातिरेकोऽन्योस्ति विभाव्यमानोऽनुमानादि-ज्ञानेषु यथा। आकारान्तरातिरेके वा ज्ञानरूपता हीयते। अथाऽ व्यतिरिक्तः; तस्यैव तर्हि गमकत्वं न ज्ञानाकारस्य। तस्याप्य-गमकत्वं तद्वेदनात्।

किञ्च, तदुत्पन्नम् इन्द्रियार्थसन्निकषीत् विज्ञानं स्वरूपेणा-वगाइनीयम्, ततो व्याप्तिस्मरणम्, तद्नु परामर्शज्ञानम्, ततोऽ-नुमेयावगतिरिति । न च एतावन्तं कालं विज्ञानं स्थितिपद्ं20 बध्नाति, आद्युभावित्वेन प्रत्यस्तमितत्वात् । अथ बुद्ध्यारूढेन धर्मधर्मिन्यायेन परिकल्प्यते अनुमानम्; तदा अवास्तवं प्राप्नोति सुगतानुमानवत् ॥ छ ॥

[ § १२. इन्द्रियजन्यत्वस्य प्रत्यक्षेऽसंभवप्रकटनम् । ]

तथा, इन्द्रियोत्पाद्यत्वमपि नोपपद्यते, इन्द्रियोत्पाद्यत्वा-तिरेकानवगतेः। विज्ञानं स्वभावतयैव वेद्यते, नाकारान्तरेण,25 तज्ज्ञसौ वा ज्ञानाकारविरहप्रसङ्गः। नच ज्ञानम् इन्द्रियसम्बद्धं दृष्टं येन तद् उपलभ्यमानम् इन्द्रियं गमयति। अथ किया अन्यत्र करणसाध्या दृष्टा। सैव गमिकाऽस्तु यस्याः करणसम्बन्धोऽव-गतः। न चान्यस्य सम्बन्धे अन्यस्य गमकत्वं किश्चित्माम्याद् उपपद्यते। न जातु देवद्त्तनयननीलसम्बन्धे सति यज्ञद्त्तेन्द्रियं उघटादिकमर्थम् असति सम्बन्धे करणत्वसाम्यात् प्रकाशयद् दृष्टम्। तथा, अर्थजन्याकारोऽपि विज्ञाने अनेनैव प्रकारेण पर्यु-दुस्तो वेदितव्यः।

[ 🖇 १३. अर्थस्यापि प्रत्यक्षजनकत्वखण्डनम् । ]

तथा, अर्थोऽपि विज्ञानमुत्पाद्यति—अनुपजाताऽतिशयः, उपजातातिशयो वा, अन्यतिरिक्तोपजातातिशयो वा, न्यति10रिक्तोपजातातिशयो वा? तद्यदि अनुपजातातिशयः करोतिः, तदा सर्वदा कुर्यात् न वा करणम् अकरणं वा नोपवि(प)येत तत्स्वरूपानतिश्वरः। तथा, अन्यतिरिक्तोपजातातिशयोऽपि न करोति, अकारकाकारस्यानुगतेः। अननुगतौ वा न तर्हि तद्व्यतिरिक्तोऽतिशयः। अथ न्यतिरिक्तोपजातातिशयेन जन्यते
15तथापि नो[पपय]ते, अकारकाकारानतिश्वरः। अतिशृत्तौ वा आयातं क्षणिकत्वम्। ततश्च नेन्द्रियार्थसन्निकर्षजं विज्ञानं प्रत्यक्षरुक्षणम्॥ छ॥

ि २. मीमांसकसंमतस्य प्रमाणळक्षणस्य परीक्षा । ]

अन्ये तु अनिधगतार्थगन्तृत्वेन प्रमाणलक्षणमित् द्विति। ते त्वयुक्तवादिनो द्रष्टच्याः। कथमयुक्तवादिता तेषामिति चेत्ः 20उच्यते–विभिन्नकारकोत्पादितेकार्थविज्ञानानां यथाव्यवस्थितै-कार्थगृहीतिरूपत्वाऽविद्योषेऽपि पूर्वोत्पन्नविज्ञानस्य प्रामाण्यम् नोत्तरस्य इत्यत्र नियामकं वक्तव्यम्। अथ यथाव्यवस्थितार्थ-गृहीतिरूपत्वाविद्योषेऽपि पूर्वोत्पन्नविज्ञानस्य प्रामाण्यमुपपयते न प्रथमोत्तरविज्ञानस्यः तद् अनेनैव न्यायेन प्रथमस्याप्य-25प्रामाण्यं प्रसक्तं गृहीतार्थग्राहित्वाऽविद्योषात्। यथा एकनील-स्वलक्षणावभासितयुगपदुत्पन्नानेकनीलविज्ञानानां नीलैकार्थ- गृहीतिरूपता न भिचते, तथा पूर्वोपरोत्पन्नविज्ञानामापि गृही-तार्थगृहीतिरूपता न निवत्स्यीति ।

अथा(थ) नियतविषयत्वं पूर्वोत्तरिवज्ञानयोः—पूर्वोत्पन्नवि-ज्ञानम् अनिधगतार्थोकारस्वीकरणमुखेन उपादीयते, उत्तरं तु अधिगतार्थोकारिवषयमुपजायते । यदि गृहीतार्थविषयत्वम्; 5 कथं प्रतिनियतविषयत्वम्? अथ प्रतिनियतविषयत्वम्; कथं गृ-हीतार्थग्राहित्वम्, नियतविषयत्वगृहीतग्राहित्वयोर्विरोधात्? यदि च नियतविषयत्वम्; तदा उभयोरिष प्रामाण्यम् अनिध-गतार्थगन्तृत्वाऽविद्योषात् । अथ एकविषयत्वम्; तदा उभयो-रिष प्रामाण्यमप्रामाण्यं वा गृहीतग्राहित्वाऽविद्योषात् । सोऽयं10 गडुप्रवेद्याक्षितारकविनिर्गमन्यायोपनिपातः श्रुतिलालसानां दुरुत्तरः।

नन्वधिगतविषयत्वे सत्यपि प्रामाण्याभ्युपगमे स्मृतेरपि प्रामाण्यमनुषज्यते, प्रमाणफलता वा। कोऽत्र निवारियता? समृतिरिहोपजायमाना-आद्यानुभवावेदितार्थाकारविषया वा,15 अन्यविषया वा, निर्विषया वा? तद्यदि पूर्वोदितानुभवावेदि-तार्थाकारविषया; तदा तस्याः प्रमाणफलता नैव निवारियतुं पार्यते गृहीतार्थग्राहित्वाविद्योषात् इत्युक्तम्। एवं च स्मृति-सञ्ज्ञकं सप्तमं प्रमाणं प्रसक्तं मीमांसकानाम्।

अथ पूर्वविज्ञानानवधारितार्थविषयाः यद्येवं कथं तस्याः 20 प्रमाणफलत्वमपनेतुं पार्यते ? आद्यानुभवस्यै (स्ये)व स्मृतिरूपता च न प्राप्नोति । दृष्टश्रुतार्थविषया हि स्मृतिनीगृहीतार्थ-विषया।

अथ निर्विषया इष्यतेः तदा न गृहीतार्थग्राहित्वेन स्मृतेर-प्रामाण्यम् अपि तु केशोण्डुकसंवेदनवन्निर्विषयत्वेन। अपि च,25 यदि निर्विषया; तदा गृहीतार्थश्राहिणी कथम् ? गृहीतार्थ-ग्राहिणीति चेत्; 'निर्विषया ' इति न वक्तव्यम् । नच निर्वि-षया—'मातरं पितरं शुश्रूषितवानहम् ' 'सन्ति मे पंचभृत्याः' इति पूर्वानुभवावेदितार्थोकारपर्यवसायिन्यो हि स्मृतयः, स्मृति-ऽज्ञानेन पूर्वानुभवावेदितार्थोकारस्य प्रतिभामनात् । अथ स्मृति-विज्ञानकाले पूर्वप्रबोधविषयीकृतार्थस्य प्रत्यस्तमितत्वान्न तद्वि-षयत्वम् । एवं च निर्विषयत्वेन स्मृतेरप्रामाण्यं न गृहीतार्थ-ग्राहित्वेन इत्युक्तम् ।

यदि च अवधारितार्थविषयं प्रमाणमप्रमाणमुपपायते;

10तदाऽनुमानज्ञानस्य अप्रामाण्यमापनीपयेत । तदेव कथम् ?

कथ्यते—यदेव अविनाभावसम्बन्धग्रहणकालावधारितम् अग्नित्वसामान्यं लिङ्गाजहदुत्तित्वेन प्रत्यक्षेण तदेव अनुमानाद्वगच्छिति, आहोस्वित् पावकस्वरूपम् , मत्वर्थं वा, लिङ्गव्यापारसमानकालीनता(लीना)स्तित्वं वा, लिङ्गोपमर्जनत्वं वा,

15अग्निव्यक्तिपारतन्त्र्यं वा अग्नित्वसामान्यस्य ? तयदि पूर्वीवधारितसामान्यविषयमभ्युपेयते; तदा प्रामाण्यं नेव समामाद्यति
ग्रहीतार्थग्राहित्वेन स्मृतिवदेव। तद्प्रामाण्यं नाग्निमत्त्वव्यवस्थोपपत्तिः तद्नुपपत्तौ वा अर्थापत्त्या अग्निव्यक्तिमंस्थितिः।

तत्रच 'अमुत्राग्निः' 'अग्निरानीयताम्' इति सकललोकव्यवहार
20विरहः स्यात् । अथ मा भूदेतद्व्यवहारहानिरिति चेत्पूर्वीवधारितेष्यर्थे अनुमानस्या(स्य) प्रामाण्यमभ्युपेयतेः तदा
अनिधगतार्थगन्तृविद्रोषणमपार्थकं श्रोत्रियाणामिति ।

अथ पावकस्वरूपमनुमिमीषे; तत् लिङ्गाजहद्वृत्तित्वेन पूर्वमवधारितं वा, न वा? यदि पूर्वोपलब्धम् : अधिगतार्थविषय-25त्वमायातमनुमानस्य । अथ न पूर्वोपलब्धम् : अव्यापकोऽग्निः अनुमानात्तर्हि प्रतीयते, तद्भ्युपगमे तृणजलादिविषयमप्य-नुमानं प्रसज्यते । अथ मत्वर्थोऽनुमीयते; स पूर्वीवधारितो वा, न वा ? यद्य-वधारितः ; कथमनधिगतार्थगन्तृविद्योषणमनुमाने संभवति ? अथ नैवावगतः ; तदानीं जलतृणादिविषयमप्यनुमानं प्रसज्येत इत्युक्तम् ।

अथ लिङ्गव्यापारसमानकालीनास्तित्वम् अग्निसामा- 5 न्यस्य अनुमीयते ; तद्नुमानव्यापारसमानकालीनास्तित्वम् अ-ग्नित्वसामान्याद् व्यतिरिक्तम्, अव्यतिरिक्तं वा ? तद्यदि अव्य-तिरिक्तम् ; तदानीं पूर्वोपलव्धास्तित्वविषयमेवानुमानम्, कथम-निधगतार्थगन्तृविद्योषणमपार्थकं न भवेत् ? अथ व्यतिरिक्तम् ; तिर्वे पूर्वोपलव्धम्, अनुपलव्धं वा ? यदि पूर्वोपलव्धम् ;10 तिद्वषयत्वेऽनुमानस्य नाऽनिधगतार्थगन्तृविद्योषणमुपपद्यते । अथ नोपलव्धम् ; तत्कथमनुमीयते जलादिकल्पं धूमेन ?

अथ लिङ्गोपसर्जनत्वमग्नित्वसामान्यस्य अनुमानात् प्र-तीयते; तिल्लङ्गोपसर्जनत्वम् अग्नित्वसामान्याद् भिन्नम्, अ-भिन्नं वा ? यद्यभिन्नम्; पूर्वोपलब्धाऽग्नित्वसामान्यविषयमेव 15 अनुमानं कथं प्रामाण्यभाग् भवति ? अथ भिन्नम्; तद् अवि-नाभाविसम्बन्धग्रहणकाले लिङ्गव्यापकत्वेन अवधारितं वा, न वा ? यद्यवधारितम्; कथमनिधगतार्थविषयमनुमानम् ? अथ लिङ्गव्यापकत्वेना[न]वगतम्; तदा तिष्ठषयत्वेऽनुमानस्य परि-कल्प्यमाने त्रिभुवनावेदकत्वं धूमस्य किन्न परिकल्प्यते, सम्ब-20 न्धाभावाऽविद्योषात् ?

अथ अग्निव्यक्तिपारतन्त्रयमनुमीयते धूमेन अग्नित्वसा-मान्यस्य इति चेत्; तत्पारतन्त्रयम् अग्नित्वसामान्यस्य धूम-व्यापकत्वेन अवधारितं वा, न वा? यद्यवधारितम्; पुनरपि गृहीतग्राहित्वं नातिवर्त्ततेऽनुमानम्। अथ नावधारितं धूम-25 व्यापकत्वेन पारतन्त्रयम् अग्निसामान्यस्य इति चेत्; कथमनु-मीयते इत्युक्तं पुरस्तात्।

# [ § १. गोत्वादिप्रतिपादकत्वेन गोशव्यादीनामप्रामाण्याद्गाटनम् । ]

एतेन पूर्वीपलब्धगोत्वादिप्रतिपादकत्वेन गांबाब्दादेरप्रा-माण्यमुद्वादितम्। तदेव कथम्? कथ्यते-किं संकेतप्रहणकाला-वगतगोत्वार्थवाचकत्वम् । तहःचातिरक्तार्थवाचकत्वं वा प्रति-ऽपाद्यते गोबाब्दस्य? तद्यदि संकेतप्रहणकालाधिकरणगोत्व-स्वरूपावेदकत्वं जेगीयते गोबाब्दस्यः तदा विदितार्थाकारावेद-कत्वेन न मानत्वमासाद्यति गोबाब्दः। अथ वेदितार्थाकारा-वेदकत्वेऽपि प्रामाण्यमावहतिः तदा अनिधगतार्थगन्तृविको-षणस्य विषयो वक्तव्यः। अथ तद्वचितिरक्तार्थवाचकत्वम् : तदा-10नीमसंकेत(ति)त एवार्थः प्रतीयते गोबाब्दात् , तत्रश्च स्विस-द्यान्तप्रतीतिविरोधो दुर्निवारः। अथ गोत्वमवाऽवगम्यते गोबाब्देन इति चेतः तत्रापि प्रपश्चितमेव अप्रामाण्यकारण(णं) गृहीतग्राहित्वम्। तद्प्रामाण्ये न गोत्वव्यवस्थितिः। तद्नव-स्थितौ नार्थोपस्याधिकरणव्यवस्थितिः।

15 [ § २. अर्थापत्तेरिधकरणव्यवस्थित्युपपादकत्वस्य निषेधः । ]

इतोऽपि नार्थापत्त्याधिकरणव्यवस्थितिरुपप्याते – किम् अथीपत्त्या पूर्वीवधारिताधिकरणप्रत्यायनं कियते, आहास्वित्
अपूर्वीधिकरणप्रत्यायनम् ? तद्यदि पूर्वीवधारिताधिकरणपर्यवसिताऽथीपत्तिः ; तदा प्रतिपादिनार्थप्रतिपादकत्वेन न प्रमा20णम् । अथ अदृष्टपिण्डावेदकत्वम् ; तदा गोत्वान्यथानुपपत्त्या
गजवाजिकलपनापि कार्या । अथ पूर्वीवधारितस्य इदानीन्तनमस्तित्वम् अथीपत्त्याऽवसीयते इति चेत् ; तत् इदानीन्तनमस्तित्वं पूर्वीवधारिताद् व्यतिरिक्तम्, अव्यतिरिक्तं वा ? तद्यदि
अव्यतिरिक्तम् ; तदा पूर्वीवधारितार्थप्रतिपादकत्वेन कथम्
25अर्थापत्तेः प्रामाण्यं वेदविदो वदन्ति ? अथ अर्थान्तरम् ; कथं
गोत्वान्यथानुपपत्त्या प्रतीयते ? तत्प्रतीत्यभ्युपगमे वा गजवाजिविषयापि प्रतिपत्तिः स्यात् इत्यसकृत् प्रतिपादितम् । एवं च
सति यदुक्तम्—

# " इदानीन्तनमस्तित्वं नहि पूर्विधिया गतम्।"

[ श्लोकवा॰ सूत्र ४, श्लोक २३४ ] इति

#### तद् बालवल्गितम्।

[ § ३. प्रत्यभिज्ञानप्रामाण्यखण्डनस्य सूचनम् । ] एतेन प्रत्यभिज्ञानस्यापि प्रामाण्यं प्रत्युक्तं वेदितव्यम् ॥छ॥ 5

[ ३. ताथागतसंमतस्य प्रमाणलक्षणस्य परीक्षा । ]

[ § १. अनिधगतार्थाधिगन्तृत्वेतिविशेषणस्यापार्थकत्वप्रदर्शनम् । ]

तथा, ताथागतानामपि अनिधगतार्थगन्तृविद्योषणमपार्थ-कम् अपोहचज्ञानाऽसंभवात्। निह पूर्वापरकालभाविनी विज्ञाने एकविषये स्तः, न स्वलक्षणैकविषये, न सामान्यैकविषये,10 खलक्षणस्य अभिन्नैकखभावस्य क्रमवृत्त्यनेकविज्ञानजननदाक्ति-व्यतिरेकात्।

अथ युगपदेकविषयोत्पन्नाऽनेकविज्ञानापनोदार्थम्; तद्-प्ययुक्तम्; एक विषयोत्पन्नानेकपुरुषसंवेदनस्य अप्रामाण्यमा-पनीपद्येत । अथ सामान्यैकविषयानेकविज्ञानापनोदार्थे विद्यो-15 षणमुपादीयते; तद्प्ययुक्तम्; न सामान्ये एकं विज्ञानमस्ति, नाप्यनेकं विज्ञानं तस्य स्वयमसंभवात् । तद्कारविरहे 'सामान्यविषयं विज्ञानम्' इति प्रतिकर्मव्यवस्थाहेतुर्वक्तव्यः । तद्कारे वा सामान्यस्य सद्दात्मता, अतान्विकाकारताद्दात्म्ये वा ज्ञानातान्विकत्वप्रसङ्गः ।

किंच, एकविषये प्रवर्त्तमानयोः एकस्याऽप्रामाण्यम्, प्रमा-णान्तरत्वाभावो वा ? तद्यद् अप्रामाण्यम्; तद्युक्तम्; अवि-शिष्ठैकार्थगृहीतिरूपत्वे उभयोः प्रामाण्यमप्रामाण्यं वा विक-ल्पानुपपत्तेः, विकल्पे बाधकविषयोत्पन्नाऽनेकपुरुषविज्ञानभेद्-प्रसङ्गः। अथाऽप्रमाणान्तरत्वम्; तद्प्यनुपपन्नम्; किम् एक-25 विषयोत्पादितानेकप्रत्यक्षादिज्ञानानां व्यक्तिनानात्वं नोपप-चते, आहो आकारनानात्वम् ? तद्यदि व्यक्तिनानात्वं न जाघ- टीतिः तद्सतः एकनीलोत्पादितानेकनीलालोकविज्ञानानां व्यक्तिनानात्वद्दीनात्। अथ अनेकाकारता नोपपद्यतेः तद्युक्तमः नीलालोकविज्ञानानाम् अनेकाकारकत्वद्दीनात्। नच तदुत्पाद्को नीलप्रश्रोस्ति, एकात्मतया खयमनुपगमात्। अथ उपकिवषयत्वे प्रत्यक्षानुमानव्यपदेशानुपपत्तः तदेतद्युक्तमः भिन्नकारणकार्यत्वेन व्यपदेश्योप(देशोप)पत्तेः। यथा एकनीलोत्पन्नानेकदेवद्त्तज्ञानानां भिन्नकारणकार्यत्वेन [देवद्त्तनिव्यपदेशः तथेन्हापि॥।।।

10 [ § २. अविसंवादि ज्ञानमित्यस्य प्रमाणलक्षणस्यापि निगसः । ]

अन्ये तु "अविसंवादि ज्ञानम्" [प्रमाणवा॰ २.१] प्रमाण-मभिद्धति । कोऽयमविसंवादार्थः - किं यथाव्यवस्थितार्थ-गृहीतित्वम् , बाधारहितत्वं वा, प्रतीयमानार्थजन्यता वा, प्रतीयमानार्थे प्रति प्रवर्त्तकत्वं वा, अर्थप्रापकत्वं वा ? तद्यदि 15यथाव्यवस्थितार्थगृहीतित्वम् ; तद्ाऽनुमानज्ञानं(ने) नोपपद्यते । अथ बाधारहितत्वम् ; तद्प्यनुमानज्ञाने नोपपद्यते । अथ प्रती-यमानार्थोत्पाद्यत्वम् ; तद्प्यनुमानज्ञानस्य नोपपद्यते, सामा-न्याकारस्य जनकत्वव्यावृत्तेः। तथा, रागादिसंवेदनस्याप्य-वभातार्थीत्पाद्यत्वं नोपपद्यते, स्वात्मोत्पादने सामर्थव्यति-20रेकात्। तथा, योगिप्रत्यक्षस्य च प्रतीयमानार्थजन्यता न संभ-वति व्यतीताऽनागतयोरजनकत्वात्, जनकत्वे वा अतीताऽ-नागतता हीयते । अथ प्रतीयमानार्थे प्रति प्रवर्त्तकत्वमविसं-वादार्थः ; तद् विपर्ययज्ञानस्यापि प्रवर्त्तकत्वं विद्यते । विपरी-तोत्पन्नोद्कवुद्धिः प्रवर्तते, न च तस्य अविसंवादोऽस्ति । 25सत्योदकज्ञानेऽपि जाते न प्रवर्त्तते केनापि हेतुना, तद्पि विसंवादि स्थात्।

१. कोष्ठकगतः पाठो निरयको भाति ।

अथ अर्थप्रापकत्वमविसंवादः; तत्र किम्-अर्थमात्रप्रापकत्वम्, आहां अवभातार्थप्रापकत्वम्, तज्ञातीयोद्कप्रापकत्वं वा, स्वोत्पादकाऽर्थप्रापकत्वं वा, अथ स्वोत्पादककारकाणां ध्रुवभावित्वमविसंवादः ? यद्यर्थमात्रप्रापकत्वम् ; केशोण्डुके-न्दुह्यसंवेदनस्यापि अविसंवादित्वमापद्यते । अथ अवभा- 5 तार्थप्रापकत्वम् ; तदा अनुमानज्ञानस्य अविसंवादित्वं न लभ्यते अवभातार्थाऽप्रापकत्वात् । अनुमानज्ञाने हि सामान्या-कारोऽवभाति, न चासौ प्राप्यते स्वयमसत्त्वात् । तथा, योगिज्ञानस्य अतीतानागतार्थे समुत्पन्नस्य अर्थप्रापकत्वं न विद्यते । तथा, रागादिसंवेदनेऽपि जाते न अवभातरागादि-10 प्राप्तिरस्त । तथा, प्रत्यक्षेऽपि विज्ञाने नाऽवभातार्थप्राप्तिरस्त, क्षणिकत्वेन अस्तमितत्वात् । अथ तज्ञातीयोदकप्रापकत्वेन अविसंवादित्वमुच्यते; तद्युक्तम् ; उद्कत्वज्ञातेरभावात् ।

अथ अनुद्कत्वव्यावृत्तिर्जातिरित्युच्यते; सा उद्कव्यक्ति-भ्योऽव्यतिरिक्ता, व्यतिरिक्ता वा? यद्यव्यतिरिक्ता; तदा व्य-15 क्तिरेव न जाति:। अथ व्यतिरिक्ता; सा वस्तुभूता, अवस्तुभूता वा?यदि वस्तुभूता; अभ्युपेतहानि:। अथ अवस्तुभूता; तद्गतिः कथम्? न च उद्कव्यक्तीनां नानात्वमुपपद्यते। यथा च नोप-पद्यते तथा निवेदितं नैयायिकप्रत्यक्षलक्षणाधिकारे।

अथ स्वोत्पादकार्थप्रापकत्वमविसंवादकत्वम् ; तद्युक्तम् ;20 नयनालोकमनस्कारादेः प्रत्यस्तामितत्वात् । अथ स्वोत्पादक-कारकाणां ध्रुवभावित्वम् अविसंवादस्तद्भावे तद्भावप्रसङ्-मात् ; यद्येवं केशोण्डुकविज्ञानस्यापि ध्रुवभाविकारणाविसं-वादोऽस्ति, अन्यथा आकस्मिकत्वप्रसङ्गात् । एवं चाव्यवस्थिते यदुक्तम्-" न हचाभ्यामर्थे परिच्छिद्य प्रवर्त्तमानोऽर्थिकयायां 25 विसंवाद्यते " इति तद्वालविलसितम् ।

## [ § ३. सौगतसंमताया मानमेयसंख्याया निग्मनम् । ]

तथा, मानमेयसंख्यापि माँगतमतं नांपपदातं । तद्व कथम् ? कथ्यते-द्वे एव प्रमाणे न मानान्तरमस्ति । तद्वित्वं किं व्यक्तिभेदेन, आकारभेदेन, विषयभेदेन वा ? यदि व्यक्तिभे-ठदेन; तदा अपरिसंख्येयत्वं ज्ञानव्यक्तीनामानन्त्याद् – द्वित्वानु-पपत्तिः । न च ज्ञानानां भेदोऽस्तिः अज्ञानाद्वि(कि) ज्ञानं ज्ञाना-त्मतया भिद्यते, ज्ञानान्तरात्तु कथं निवर्त्तते–किं ज्ञानात्म-तया, आकारान्तरेण वा ? यदि ज्ञानाकारत्या भिद्यतेः तदा अन्येषाम् अज्ञानात्मकत्वप्रसङ्गः रसादेश्व । अथ आकारान्त-10रेण व्यावर्त्तते; तदा अज्ञानात्मता तस्य उत्पचते रसादेश्व । अथ आकारभेदे ज्ञानयोर्भेदःः सोप्यनुपपन्न एवः ज्ञानाकार-व्यतिरेकेण प्रत्यक्षानुमानयोर्नाकारान्तरमस्ति । तदृपगमे वा ज्ञानाकारविरहः स्यात् । न च आकारसमृहात्मकं ज्ञानम्, तस्याभिन्नात्मकत्वात्।

15 अथ विषयभेदेन द्वैविध्यमुपपाद्यनेः तदाऽनुमानज्ञानस्य विषयार्थो वक्तव्यः – किम् अग्न्यादिस्वलक्षणांवषयम्, विद्यमानसाम्यविषयम्, अपारमार्थिकसामान्यविषयं वा, निर्विषयं वा, स्वांशिवषयं वा? यदि अग्न्यादिस्वलक्षणविषयम्ः तदा प्रस्थक्षानुमानयोः भेदानुपपत्तिः, अभिन्नावपयस्वात्। अथ आनु-20मानिके ज्ञाने अग्निमात्रं प्रतीयते, प्रस्थक्षे तु ताणादिविशेषात्मत्या प्रतीयतेः यद्येवं स्वलक्षणविषयत्वं नातिवर्त्तते अनुमानस्य यदि नाम वहेरेव प्रपञ्चता। अथ सत्सामान्यविषयत्वम् तथापि प्रस्थक्षानुमानयोने भेदोऽस्ति, सामान्यस्य स्वलक्षण-रूपत्वात्। न च सत्सामान्यस्य विज्ञानविषयतोपपद्यते, 25निस्यत्वेन जनकत्वाकारापकर्त्वानुपपत्तेः। न च सत्सामान्यः विषयत्वे भ्रान्ततोपपद्यते। "भ्रान्तिरपर्यथमम्बन्धतः प्रमा"

इति न वक्तव्यम् । अथ असत्सामान्यविषयम्; न तर्हि तस्य भ्रान्तता असतः स्वेन रूपेण विद्यमानत्वात् । न च असद् विषयभावं प्रतिपद्यते, जनकत्वाऽऽकारापेकत्वव्यतिरेकात् । अव्यतिरेके वा वस्तुत्वप्रसङ्गः, तत्प्रसक्तौ च प्रसक्षानुमानयो-भेंदानुपपत्तिः।

अथ निर्विषयम्; न तर्हि मानयोर्भेदोऽस्ति, अनुमानज्ञा-नस्य विषयाऽसंभवात्। नापि भ्रान्तता निर्विषयत्वादेव। न च ज्ञानस्य खसत्तामात्रेण भ्रान्तता अभ्रान्तता च उपपद्यते, किन्तु परोपधानवद्यात्। अथ खांदाविषयम्; तथापि प्रस्नक्षानुमान-योर्न नानात्वम् उभयोः खलक्षणविषयत्वात्। न चानुमान-10 ज्ञानस्य भ्रान्तता खांदास्याऽवश्चनात्।

तथा प्रत्यक्षस्यापि विषयो वक्तव्यः – किं रूपादिखलक्षण-विषयम्, आत्मविषयम्, उभयविषयं वा १ तद्यदि रूपादिमा-त्रालोचकम्; तद्युक्तम्; तद्वचगतौ एतद्गत्यभावात्। अथ ज्ञानमात्रकायावगाहकम्; तद्पि नोपपद्यते, विषयभावस्य जन-15 कत्वा-SSकारापकत्वेन व्यवस्थितेः। न च स्नात्मिन जनकत्व-माकारापकत्वं चोपपद्यते—विषयिणमपेक्ष्य विषयो भवति, यथा कारणमपेक्ष्य कार्यं, कार्यं चापेक्ष्य कारणं तथेहापि। यदि च प्रत्यक्षज्ञानेन आत्ममात्रम् आत्मसात् क्रियते; तद्ाऽनुमाने-प्येतद्स्ति प्रत्यक्षानुमानयोर्भेदानुपपत्तिः। अथ उभयं विषयी-20 क्रियते; तद्प्ययुक्तम्; एकोपलम्भस्य द्वितीयाकारपरिहारेण व्यवस्थितत्वात्। यदि च रूपगृहीतिरेव ज्ञानगृहीतिः; तदा रूपस्य ज्ञानरूपता, ज्ञानस्य वा रूपरूपता, रूपगृहीतेर्वा रूपाऽ-व्यवस्थापकत्वम्। न च एकस्य आकारद्वयं पञ्चामः।

न च द्वित्वावधारणा(ण)मिहोपपद्यते । प्रत्यक्षं ज्ञानम्25 आत्मानं गृह्णदुपजायते नानुमानं विषययति । तथा, अनुमान-मपि आत्मानमात्मसात्कुर्वदुपजायते, न प्रत्यक्षं ज्ञानमव- चोतयति । एवं ब्रित्वसंस्यात्यवहारानुपपत्तिः । अथ विक ल्पेन ब्रयावधारणमिति चेत्ः तद्युक्तमः असावि आत्मसं-वेद्नपर्यवसितत्वात्र ब्रयं युद्धाति । प्रहणं वा अभ्युपेतहानम् । तद्वुपपत्तौ च ब्रे एवेति जडचेष्टितम् ॥ छ॥

5 [ ४. सोगतसंमतस्य प्रन्यक्षलक्षणस्य परीक्षा । ]

तथा, "प्रत्यक्षं कल्पनाऽपोदमभ्रान्तम् " [न्यायित १.४] इति न वक्तव्यम्, कल्पनापोद्यपद्य्य अपोद्यधीमं भवात्। नतु कल्पनेव अपोद्यधाः कयं कल्पना—िकं गुणचलनजात्यादि-विशेषणोत्पादितं विज्ञानं कल्पना, आहां म्मृत्युत्पादकं वि-10ज्ञानं कल्पना, स्मृतिकृपं वा, स्मृत्युत्पाद्यं वा, अभिलाप-संसगीनिभीसो वा, अभिलापवनी प्रतीतिवी कल्पना, अस्पष्टा-कारा वा, अतान्विकार्थगृहीतिकृपा वा, स्वयं वाऽतान्विकी, त्रिकृपाहिकुगतोऽर्थहण्वा, अतीताऽनागनार्थनिभीमा वा ?

तद्यदि गुणचलनजात्यादिविञ्गेषणोत्पादिनं विज्ञानं क15ल्पनाः तित्कम् अविद्यमानगुणचलनजात्यादिविञ्गेषणोत्पाद्यत्वेन कल्पना, उत विद्यमानोत्पाद्यत्वेन ? तद्यदि अविद्यमानगुणचलनजात्यादिविञ्गेषणोत्पाद्यत्वेन कल्पनात्वम्ः तद्युक्तम्ः अविद्यमानस्य जनकत्वाभावादेव अकल्पनात्वम्।
अय विद्यमानगुणचलनजात्यादिविञ्गेषणोत्पाद्यत्वेन कल्पनाः
20तित्वे सविषयं कल्पनाज्ञानम्, निर्विषयं वा ? तद्यदि मविषयं सत् कल्पनाज्ञानम्ः तद्युक्तमः गुणचलनजात्यादिजन्यत्वेऽपि न कल्पनात्वम् अर्थसामर्थ्यसमुद्भवत्वस्याऽनितृष्तः।
अथ निर्विषयं सत् कल्पनाः तदा निर्विषयत्वमेव कल्पनात्वे कारणं न गुणचलनजात्यादिविञ्गेषणजन्यत्वम् । यदि
25च तिन्निर्विषयम्ः तदा न कल्पनाञ्चानम्, नाप्यकल्पनाञ्चानम्,
ज्ञानमात्रता स्यात्। ज्ञानात्मतया च कल्पनात्त्वे सर्वे ज्ञानं
कल्पनाज्ञानं स्यात्।

अथ स्मृत्युत्पादकं ज्ञानं कल्पनाः तद्युक्तमः रूपादिदर्श-नाद्पि स्मृतिरुत्पद्यते, न च कल्पनात्वम् । " यत्सन्निधाने यो दृष्टः तद्दष्टेस्ततौ(०तद्भनौ) स्मृतिः " इति वचनात् ।

अथ स्मृतिरूपत्वेन कल्पना; तन्नापि किं गृहीतग्राहित्वेन, निर्विषयत्वेन, अपूर्वार्थगृहीतिरूपत्वेन वा ? तद्यदि गृहीतार्थ- 5 ग्राहित्वेन कल्पनात्वम्; तदा प्रथमानुभवस्यापि कल्पनात्व-मापचते गृहीतार्थग्राहित्वाविद्योषात् इत्युक्तं पुरस्तात्। अथ निर्विषयत्वेन; तदा न कल्पनाकारता नाप्यकल्पनाकारता ज्ञाना-कारव्यतिरेकेण।

अथापूर्वार्थगृहीतित्वेन कल्पनात्वम्; तद्युक्तम्; न10 स्मृतेरपूर्वार्थगृहीतित्वमस्ति तद्भावान्न कल्पनात्वम्। यदि च अपूर्वार्थगृहीतित्वेन कल्पनात्वम्; रूपादिज्ञानानां कल्पना-त्वमापचते।

अथ स्मृत्युत्पाद्यत्वेन कल्पनात्वम्; तदा रूपादिज्ञान-स्यापि निर्विकल्पकत्वेनाभिमतस्य स्मृत्युत्पाद्यत्वमस्ति, तद्स्तु 15 कल्पनाज्ञानम् । अथ न भवति तत् कल्पनाज्ञानं स्मृत्या बोध-स्वभावतयोत्पादितं कल्पनाज्ञानं न स्मरणाकारतयोत्पाद्यते; तदिदं मद्रिकल्पान्दोलितबुद्धेः निरुपपत्तिकाऽभिधानम् । न हथेकस्य स्वभावद्यसुत्पद्यामः ।

अथ अभिलापसंसर्गप्रतिभासा प्रतीतिः कल्पनाः स सं-20 सर्गः पारमार्थिकः, अपारमार्थिको वा ? यदि पारमार्थिकः; न तदा तस्य कल्पनात्वं रूपादिज्ञानस्येव। अथ अपारमार्थिकः ; कथं तदामं विज्ञानम्, नैरात्म्यप्रसङ्गात्। न चाऽतान्विके विषयार्थः किश्चल्लभ्यते, जनकत्वा-ऽऽकारार्पकत्व-सहोत्पाद्-सत्तामात्रव्यतिरेकात्। यदि च अतान्विकार्थगृहीतिरूपम्;25

१ सन्मति० पृ० ५२३।

५ त.

तदा विपर्ययज्ञानम्। तच अव्यभिचारिपदेन अपोदितम्, न कल्पनापोढपद्मुपादेयम्।

अथ अभिलापवती प्रतीतिः कल्पना किम्-अभिलापातिमका, आहो अभिलापोत्पाचा, अभिलापगृहीतिर्वा ? तचि द्

5अभिलापात्मका; प्रतीतिः कथम् ? प्रतीतिइचेत्ः ' अभिलापात्मका ' इति न वक्तव्यम् । विरुद्धाकारयोस्तादात्म्यव्यतिरेकात् । अथ अभिलापोत्पाचाः तदा शब्द्झानानां कल्पनात्वमापचते । तेषां च कल्पनात्वे शब्द्व्यवस्थाऽनुपपक्तिः स्यात् ।
अभिलापगृहीतित्वेन कल्पनात्वम् ; तदा सर्वासाम् अभिलाप10गृहीतीनाम् कल्पनात्वमापचते, तत्कल्पनात्वे शब्द्व्यवस्थानुपपक्तिः।

[ § १. प्रसङ्गायाताया अस्पष्टताया विकल्प दृषणम् । ]

अथ अस्पष्टाकारा प्रतीतिः कल्पनाः अस्पष्टना काः? किम् अविज्ञानात्मकत्वम्, आहो स्वलक्षणाजन्यत्वम्, अथ प्रतीय15मानार्थाजन्यत्वम्, प्रतीयमानासत्यता वा, स्वलक्षणाप्रति मासिता वाः? तद्यद् अविज्ञानात्मकत्वमस्पष्टताः तद्युक्तम्ः
प्रतीतिरिह अस्पष्टाकारा गीयते, सा कथं विज्ञानात्मिका
भवितुमहीतः? अथ स्वलक्षणाजन्यता अस्पष्टताः तदा ज्ञानाकस्मिकत्वप्रसङ्गः । अथ प्रतीयमानार्थाजन्यत्वम्ः तदा
20रागादिसंवेदनस्य अस्पष्टता प्राप्नोति, रागादीनां स्वात्मसंवेद्नोत्पाद्कत्वाऽयोगात्, स्वात्मोत्पाद्कत्वं वस्तृनां न दष्टपूर्वम्। तथा केशोण्डकविज्ञानस्या(स्य) प्रतीयमानकेशोण्डकोत्पाद्यत्वं न विद्यते, तद्प्य(पि) स्पष्टाभमुपजायते न तु
अस्पष्टाभम्, "न विकल्पानुषद्धस्य स्पष्टार्थप्रतिभासिता"
25[प्रमाणवा०३.२८३] इति वचनात्।

अथ स्वलक्षणाप्रतिभासित्वमस्पष्टता ; तदा निर्विकल्पा-भिमतकेशोण्डुकविज्ञानस्य अस्पष्टता प्राप्नोति, तत्र स्वल- क्षणस्याप्रतिभासनात् स्पष्टाभं च तद्गीयते। न च ताथागते द्शीने तथाभूतं ज्ञानमस्ति यत् स्वलक्षणाप्रतिभासि, सर्वस्मिन् ज्ञाने ज्ञानकायप्रतिभासनात्।

अथ प्रतीयमाना सत्यता अस्पष्टता; तदा केशोण्डुके-न्दुद्वयविज्ञानस्य अस्पष्टता प्राप्तोति। न च प्रतीयमानस्यास- 5 त्यता, विज्ञानकार्यस्य प्रतीयमानत्वात्। न च तस्य विसं-वादोऽस्ति।

अथ अतात्त्विकार्थगृहीतिरूपा कल्पना; तदा केशोण्डुक-विज्ञानस्यापि कल्पनात्वमापद्यते। अथ खयमतात्त्विकी; तदा प्रतीति: कथम् ? प्रतीतिश्चेद्; अतात्त्विकी कथम् ?।

अथ त्रिरूपाल्लिङ्गतोऽर्थद्दक् कल्पना इति चेत्; सापि किं लिङ्गजन्यत्वेन कल्पना, आहो निर्विषयत्वेन ? तद्यदि लिङ्ग-जन्यत्वेन कल्पनात्वम्; तदा लिङ्गावगाहकनिर्विकल्पकवि-ज्ञानस्यापि कल्पनात्वमापद्यते। न च अनुमेयज्ञानस्याव्यव-धानेन लिङ्गोत्पाद्यत्वमस्ति।

अथ निर्विषयत्वेन कल्पनात्वम्; तद्पि न योयुज्यते; खांद्याविषयत्वादनुमानज्ञानस्य । अथ खांद्याविषयव्यतिरिक्त-विषयो नास्ति, निर्विषयत्वेन कल्पनात्वमपदिद्यते; तद् केद्यो-ण्डुकविज्ञानस्यापि कल्पनात्वमापद्यते।

अथ यत् निर्विकल्पकं तत् विस्पष्टतयोपजायते। आनुमा-20 निकं तु अस्पष्टाभं तेन तत् कल्पनाज्ञानम्; तद्युक्तम्; अस्प-ष्टता च यथा न संभवति तथा प्रागेवोक्ता।

[ § २. प्रसङ्गायातायाः प्रत्यक्षीयस्पष्टताया विकल्प विडम्बनम् । ]

प्रत्यक्षज्ञानस्य च स्पष्टता का ? किं खलक्षणजन्यता, आहो खलक्षणप्रतिभासिता ? तद्यदि खलक्षणजन्यता ; किं प्रतीय-25 मानखलक्षणजन्यता, तद्विपरीतखलक्षणजन्यता वा ?।

<sup>ं</sup> १. −कार्थ-परि० ।

तचिद् प्रतीत्यारूढखलक्षणजन्यता; प्रतीतौ किमवभाति— किमथेः, ज्ञानम्, उभयं वा ? तचिद् अर्थः; तद्युक्तम्; अप्र-तीतायां प्रतीतौ तद्नवभासनात्। अथ ज्ञानम्; न तिर्ह तद् आत्मानमुत्पाद्यति, खात्मिनि कियाव्यतिरेकात्। अथ उभयं ऽप्रतिभाति; तद्युक्तम्; एकोपलम्भस्य ब्रितीयाकारपरिहार-स्थितिधमेत्वात्। यदि चोभयं प्रतिभाति; तदा अर्थवत् ज्ञानेनापि ज्ञानमुत्पाचते इत्यापचते। तचायुक्तम्, खात्मिनि कियाविरोधात्।

अथ अप्रतीयमानखलक्षणजन्यता; व(त)द्गति: कथम् ?

10न प्रत्यक्षेण; अप्रतीयमानत्वादेव । नाप्यनुमानेन, स्वभाव-कार्यलिङ्गानवगते: । न स्वभावानुमानं तत्कार्यतादात्म्ये, तद्नवगतौ तस्याऽनवगते: । नापि कार्यानुमानम्; तद्भूतकार्यानुपलब्धेः ,
पिशाचपरमाणुमहेश्वरकल्पार्थोत्पादितं कार्यं नेहोपलभ्यते ।
अथ ज्ञानमेव तस्य लिङ्गम्; तद्युक्तम्; तेन सह तस्य सम्व15न्धानवगतेश्चिन्मात्रतयैव न त्वन्योऽर्थः, न च चित् आत्मानं
जनयति । समनन्तरज्ञानं तस्य हेतुः इति चेत्; तद्युक्तम्;
तद्वगतौ न मानमस्ति , परसन्तानज्ञानार्थकल्पं तद्पि न खसंवेद्यं तत्कार्यज्ञानस्य ततो भिन्नत्वात् परसन्तानज्ञानार्थवत् ।
नाप्यनुमानेन; तद्यक्तताया अनवगतेश्चिन्मात्रतयैव आत्मा20नमवगाह्यति नान्यायक्ततया ततोऽन्यस्य पिशाचेश्वरे(र)तुल्यत्वात् । यदि च समनन्तरविज्ञानोत्पाद्यत्वेन स्पष्टता;
तदाऽनुमानज्ञानस्यापि समनन्तरज्ञानोत्पाद्यत्वेन निर्विकल्पकत्वमनुषक्तम् ।

अथ खलक्षणप्रतिभासिता स्पष्टता; तत्र किं प्रतिभाति— 25किम् अर्थ:, ज्ञानम्, उभयं वा? तद्यदि अर्थः; तद्युक्तम्; अप्रसिद्धायाः(यां) प्रसिद्धौ तत्प्रसिद्धन्यभावात्। अथ ज्ञानम्; तद्नुमानेऽपि प्रतिभाति तद्प्यस्तु निर्विकल्पकम्। तन्निर्वि- कल्पकत्वे ताई अपोहचो मृग्योऽधुना कल्पनापोहपद्स्य। अथोभयं प्रतिभातिः तद्युक्तम्; एकोपलम्भस्य द्वितीयाकार-परिहारस्थितिधर्मत्वाभ्युपगमात्।

अथ अतीतानागतार्थगृहीतिरूपा कल्पना; तत्र किम-वभाति-अर्थः, तद्भावो वा, न किंचिद्रा? यद्यतीतोऽर्थः प्रति- 5 भातिः न तर्हि तस्य कल्पनात्वम् वर्त्तमाननीलज्ञानवत्। नाप्य-र्थस्य अतीतता प्रतीयमानत्वेन नीलजलाद्वित्। नहि प्रतीय-मानस्य अतीतता नाम। यदि च प्रतीयमानस्यापि अतीतता उच्यते तदा सर्वस्य बुद्धयुपलक्षितस्य अतीतता भवेत्। ततश्च वर्त्तमानव्यवहारविरहः स्यात्।

अथ तद्भावः प्रतिभाति : तस्याप्यतीतता नास्ति, स्वेन-रूपेण विद्यमानत्वात्। नापि तद्विषयविज्ञानस्य कल्पनात्व-मुपपद्यते, अभावार्थसामर्थ्येन समुद्भवात्। असामर्थ्ये वा विषयार्थिश्चिन्त्य:। अथ निर्विषयम्; न तर्हि तद्तीतानागतार्थ-विज्ञानम् अतीतानागतार्थोपकाररहितमपदिश्यते । न च निर्वि-15 षयत्वे साति सविकल्पकत्वं निर्विकल्पकत्वं वा, अपि तु ज्ञाना-त्मतयैव तस्याऽव्यवस्थितिः। न च ज्ञानमात्रतया तस्य सवि-कल्पकत्विमष्यते सर्वज्ञानानां सविकल्पकत्वप्रसङ्गात्। यदि च निर्विषयत्वेन अतीतानागतार्थविज्ञानस्य सविकल्पकत्व-मन्युपेयते, निर्विकल्पकाभिमतकेशोण्डुकविज्ञानस्यापि सवि-20 कल्पकत्वमापद्यते । न च अतीतानागतविज्ञानस्य निर्विषयत्व-मस्ति खांदापर्यवसितत्वात्। नापि खांदाव्यतिरिक्तोऽथांऽ-न्योस्ति एकोपलस्ते(०लम्भे)न अपोहितत्वात्। न च खांदास्य वञ्चनोपपद्यते, तद्भावात् सर्वे विज्ञानं सविकल्पकं निर्वि-कल्पकं वा वक्तव्यं भेदानुपपत्तेः। 25

यद्प्युक्तम्-" कल्पनापोढं प्रत्यक्षम् अर्थसामर्थ्येन समु-द्रवात् रूपादिखलक्षणवत् " इति ; तत्र किं प्रतीयमानख- लक्षणोद्भवत्वं विवक्षितम्, आहो अर्थमात्रोद्भवत्वम् ? तद्यदि प्रतीयमानसलक्षणोद्भवत्वं विवक्षितम्; तदा रागादिसंवे-द्नस्य योगिप्रत्यक्षस्य च प्रतीयमानस्वलक्षणोद्भवत्वं न लभ्यते । अथ इन्द्रियजप्रत्यक्षविवक्षया इदमपदिश्यते अर्थसामध्येन इसमुद्भुतत्वादिति साधनम्; तत्रापि [ प्रतीयमानार्थसमुद्भव ? ]-स्य बाह्चार्थनिराकरणपरत्वात् ।

अस्तु वा बाह-चोऽर्थः; तथापि किं तेन निमित्तात्मकेन उत्पाद्यते, आहो उपादानात्मकेन ? तद्यदि निमित्त भूतेन उ-त्पाचते; तदा तदुत्पादितरूपस्य रूपरूपता न प्राप्नोति निमित्त-10भूतरूपोत्पादितज्ञानवत् । अथ उपादानात्मकेन उत्पाद्यते ; तदा अनया रीत्या रूपरूपता आपचते ज्ञानस्य रूपोत्पादित-रूपस्येव । ततः सर्वम् अविज्ञानात्मकं जगत् स्यात् । अवि-ज्ञानात्मके च जगित मानमेयव्यवहाराभावप्रसङ्गः। तत्प्र-सक्तौ च कस्येदं लक्षणं प्रस्तूयते ? अथ उपादानभूतेन रूपेण 15रूपमुत्पाद्यते निमित्तात्मकेन तु ज्ञानमिति चेत्; तदिदं महा-नुभावस्य द्रीनम्। न हचवालिश एवं वक्तुमुत्सहेत, न ह्येकस्य अनेकाकारता नाम । न चानेकनामकरणे मेयाद्यन्यत्व-मस्ति । अन्यत्वे वा न तहींदं वक्तव्यम्-" खाविषयानन्तर-विषयसहकारिणेन्द्रियज्ञानेन मनोविज्ञानं निष्पाद्यते "। तदे-20वम् इन्द्रियज्ञानस्य प्रतीयमानार्थसमुद्भवत्वाभावः । द्रष्टान्तश्च<sup>.</sup> साधनविकल:-न रूपादिखलक्षणस्य रूपरूपावभातार्थोद्भवत्व-मस्ति।

अथ अप्रतीयमानखलक्षणोद्भवत्वं मे विवक्षितम्; तदाऽ-तीतानागतानुमानविकल्पानाम् अप्रतीयमानार्थोद्भवत्वेन निर्वि-25कल्पकत्वमापद्यते ।

[ § ३. एकोपलम्भसामर्थ्यात् विकल्पिकायाः समुद्भव इत्याद्यक्तेर्निंग्सनम् । ] यद्प्यन्यदुक्तम्—" एकोपलम्भसामर्थ्याद् विकल्पिकायाः समुद्भवः—'इद्मुपलभे इदं नोपलभे' इति किल एकभूतलोपलम्भे

सित विकित्पिका बुद्धिरूत्पयते—'इद्मुपलभे इदं नोपलभ्यते' इत्यादिका" एतद्पि न युक्तम्। यथा रूपखलक्षणस्य सिवकि-त्पकविज्ञानजनकत्वं नास्ति अविकल्पकत्वात्, तथा विज्ञान-खलक्षणमपि सिवकल्पकविज्ञानोत्पाद्कत्वमितवर्त्तते अवि-चारकत्वाऽविद्योषात्। अथ अविचारकत्वाऽविद्योषेऽपि निर्वि- 5 कल्पकविज्ञानस्य सिवकल्पकविज्ञानोद्यद्गनसामर्थ्यं जेगी-यते; तदा रूपाद्खिलक्षणस्याप्येतद्स्तु, ततश्च प्रत्यक्षानुमा-नयोभेदानुपपत्तिः।

[ § ४. प्रत्यक्षसाधन एवेत्यादेवींद्वोक्तस्य खण्डनम् । ]

यद्प्यन्यदुक्तम्—" प्रत्यक्षसाधन एव इन्द्रियधियः कल्पना-विरहः।" अथ कोऽयं कल्पनाविरहो नाम ? किं ज्ञानकाय-10 तादात्म्यव्यवस्थितदेहः, तद्विपरीतो वा ? तद्यदि ज्ञानतादा-त्म्येन व्यवस्थितः; तदा प्रत्यक्षसाधनः कल्पनाविरहः इति। किमुक्तं भवति ? प्रत्यक्षसाधनो विज्ञानाकारः प्रत्यक्षधियः। न केवलं प्रत्यक्षकल्पनाविरहः प्रत्यक्षसाधना(नोऽ)नुमानधियोऽपि प्रत्यक्षसाधन एव, ज्ञानाकारस्य अनुमानज्ञानेऽपि भावात्।15 अथ अनुमानज्ञानस्यापि आत्मसंवित्तौ कल्पनारहितत्वं वाह्याथीपक्षया कल्पनात्मकत्विमित चेत्; तदेतनमुग्धाभि-धान(नं) दुनोति मानसम्—

" कथं स्युर्विविधाकाराः तदेकस्य वस्तुनः।"

अथ भेद्ने व्यवस्थितः; तद्गतिः कथम् ? न खसंवेद्योऽसौ, 20 ज्ञानाकारव्यतिरेकात् । नापि जनकत्वा-ऽऽकारापकत्वेन ग्र-ह्यते, विरहस्य सामर्थ्यव्यतिरेकात् । एवं च सित यदुक्तम्— " प्रत्यक्षसाधन एव इन्द्रियधियः कल्पनाविरहः " इति तद्वा- लवल्गितम् ॥ छ॥

अथ 'गौः' इत्यादि ज्ञानं कल्पना। कथमस्य कल्पनात्वम् ,25 अर्थेनाऽजनितत्वात्?। यदि गवादेरर्थस्य गौरित्यादिज्ञानोत्पाद- नसामर्थ्यं स्यात् तदा प्रथमाक्षसन्निपातवेलायामपि कुर्यात् तदाऽत्मनोऽविशेषात्। तदुक्तम्-

" यः प्रागजनको बुद्धेरूपयोगाविद्योपतः । स पश्चाद्पि तेन स्याद्यीपायेऽपि नेत्रधीः ॥ "

 अथ शब्दस्मरणमपेक्ष्य उत्पाद्यति : तदेवास्तु तदेहान-न्तरफलत्वाद् 'गौः' इत्यादिज्ञानस्य । तदुक्तम्—

" अर्थोपयोगेऽपि पुनः स्मार्त्त दाब्दानुयोजनम् । अक्षघीर्ययपेक्षेत सोऽर्थो व्यवहितो भवेत्॥"

तद्तद्युक्तम्। प्राथमिकज्ञानं 'गौः' इतिज्ञानम्, गोपिण्डा-10वगाहिनि विज्ञाने 'गौः' इतिज्ञानसंज्ञा। ततश्च प्रथमाक्ष-सन्निपातजमपि भवति। एवं च पूर्वीपरविज्ञानयोः एकविष-यत्वे उभयोः 'गौः' इतिज्ञानसंज्ञाविषयत्वम्।

नन्वेकस्य क्रमभाविविज्ञानजनकत्वम् किम् एकेन खरू पेण, खरूपान्तरेण वा ? एकेनैव खभावेन जनयित इति ब्रमः। 15नन्वेककालीनता पूर्वीपरिविज्ञानयोः एकखभावायत्तत्वे सिति आपयते; यद्येवम् एकनीलोत्पादितनयनालोकविज्ञानानाम् एकदेशसम्बन्धित्वम् एकाकारता एकव्यक्तित्वमापयते एकनी-लोत्पायत्वाऽविशेषात्। अथ एवंभूतं तत् तस्य खरूपं यत् चित्रकार्यकरणात्मकम्; यद्येवं मामकेऽपि पक्षे क्रमभाव्यनेक-20कार्यकरणात्मकमेव खरूपं खहेतुसामर्थ्यनियमितस्योत्पत्तेः। अथवा, यथा त्वदीये पक्षे मनोज्ञानं खलक्षणविषयं न च प्रथ-माक्षसन्निपातजम् अपि तु इन्द्रियज्ञानेन खविषयानन्तरविषय-सहकारिणा उत्पाद्यते तथा 'गौः' इत्यादिकमपि ज्ञानं प्रथमाक्ष-जेन विज्ञानेन खविषयानन्तरविषयसहकारिणा स्मरणाद्यपहि-25तेन चोत्पाद्यते इति निर्विषयत्वाभावः, विषयान्तर[स्य] खका-रणसामर्थ्यानुरोधेन 'गौः' इत्यादिज्ञानजननयोग्यस्योत्पत्तेः; स्मरणमि समर्थमुत्पन्नं सत् 'गौः' इत्युत्पाद्यति । एवं सिति यदुक्तम्— 'यः प्रागजनको बुद्धः ' इत्यादि, तत् स्वपरमत-मनालोच्यैव जेगीयते । न च ज्ञानाकारव्यतिरेकेण वै(वि)क-ल्पाकारोऽन्योऽस्ति । कल्पनाकारो हि ज्ञानतादात्म्येन व्यवस्थितः । तत्रश्च 'कल्पनापोढं प्रत्यक्षम् '। किमुक्तं भवति ? 5 ज्ञानापोढं प्रत्यक्षम् । यो यत्स्वभावोपनिबद्धः स निवर्त्तमानः तमाद्यय निवर्त्तते । ततश्च अज्ञानात्मकं प्रत्यक्षं भिक्षूणां प्रसक्तम् ॥ छ ॥

[ § ५. प्रत्यक्षलक्षणगतस्य अन्यभिचारिपदस्य निरसनम् । ]

तथा अव्यभिचारि पद्मपि नोपाद्यम् अपोह्यज्ञानाऽ-10 संभवात्। ननु मार्चण्डपाद्संघातोत्पादितं विज्ञानमपोह्य-मिस्त । कथं तद्पोह्यम् ? अतथ्योदकविषयत्वात् । यद्यतथ्यो-दक्कविषयम्; कथं तद्पनीयते, अतथ्योदकाकारस्य स्वेन रूपेण विद्यमानत्वात् मधुरोदकदीघींदकाकारवत् ? अथ तत्र मधु-रोद्कं विद्यते, स्वेन रूपेण प्रतीयमानत्वात्; तदिहाप्युद्कं 15 प्रतीयते ' उद्कं गृह्णामि ' इति व्यवहारद्द्येनात् । सत्यम्, प्रतिभाति, अतथ्यं तु प्रतिभाति ।

[ § ६. प्रसङ्गायाताया अतथ्यताया विकल्प्य दुषणम् । ]

अतथ्यता का ? किं प्रतीयमानस्याभावः, अथ प्रतीय-मान एवाऽभावः ? यदि प्रतीयमानस्याभावः; सोऽत्र नाव-20 भाति, उदकाकार एवाऽवभाति । अथ प्रतीयमान एवाऽभावः; सोप्यनुपपन्न एव; निह भावाकारे प्रतीयमाने अभावकल्पना युक्ता, अन्यथा रसाकारे प्रतीयमाने रूपाकारः परिकल्प-यितव्यः । ततश्चाळूनविद्यीणं जगत् स्यात् । यदि च अभावः प्रतिभाति; कथं तदुदकज्ञानम्, मिथ्या ज्ञानं चोच्यते अभाव-25 विषयस्य स्वेन रूपेण विद्यमानत्वात् ? तदेतदुदकज्ञानम् उदकं विषययति, उदका भावम्, आत्मानम्, न किंचिद्धा ? तद्यदि उदकं विषययति; तदा न तस्य मिध्यात्वं मधुरोदकसंवेदनस्येव। तत्र तथ्योदकं प्रतिभाति; किं यत् प्रतिभाति तत् तथ्योदकम्, आह्ये यत् तथ्यं तत् उपतिभाति ? तद्यदि यत् प्रतिभाति तत् तथ्यम् ; इहाप्युदकं प्रतिभाति, प्राप्ता तस्यापि तथ्यता।

अथ यत् तथ्यं तत् प्रतिभाति; तस्य तथ्यता कथं ज्ञायते— किं प्रतीत्या, अन्यथा वा ? यदि प्रतीत्या; इहापि प्रतीति-रूत्पद्यते, अस्तु तथ्यता । अथ प्रतीतिमन्तरेण तथ्यता उप-10पाद्यते; तदा सुस्थितानि वस्तूनि ! सर्ववादिमिन्डिः स्यात् । अथ प्रतीयते—यदि नाम बाध्यते; 'प्रतीयते बाध्यते च ' इति चित्रम् । प्रतीयमानत्वं च जनकत्वा—ऽऽकारापिकत्वेन व्याप्तम्, यच्च न जनयति नाकारमप्यति य(त)न्नावभाति, यथा रूप-ज्ञाने रसः । प्रतीयते च अत्र उद्कम्, जनकत्वा—ऽऽकारापिक-15त्वोपपत्तिः, तदुपपत्तौ च न बाधोपपत्तिः, जनकत्वा— ऽऽकारापिकत्वस्य सत्त्वनिबन्धनत्वात् ।

अथ अभावं विषययति; न तर्हि उद्कज्ञानस्पता अभा-वगृहीतिरूपत्वात्। नापि तस्य मिथ्यात्वम्, अभाव विष-यत्वस्योपपत्तेः। न च सौगतमते अभावे किञ्चद् विषयार्थे 20उपपद्यते जनकत्वा-SSकारापिकत्वव्यतिरेकात्। उदकाकारो हि प्रतीत्युत्कलितः, तद्भावश्च अप्रातीतिक इहोपपाद्यते मुग्धबौद्धैः।

अथ आत्मविषयम्; तथापि व्यभिचारिता नोपपचते स्वांशस्याऽवञ्चनात्, निह ज्ञानम् आत्मानं विसंवदति। नापि 25तद् उद्कज्ञानत्वेन व्यपदेश्यं रागादिसंवेदनवत्। निह नी-लाभं संवेदनं रसविज्ञानात्मकत्वेन व्यपदिश्यमानं दृष्टम्। अथ निर्विषयम्; न तर्हि तदुद्कज्ञानम्, उद्कज्ञानतया तु प्रतिभाति, तेन जानीमो न निर्विषयम्। यदि च निर्वि-षयम्; कथं तिन्मध्याज्ञानम्? ज्ञानमात्रानुरोधेन न मिध्या-ज्ञानं नापि सम्यग्ज्ञानम्। न च भवतां पक्षे ज्ञानं निरालम्बन-मस्ति खांद्रापर्यवसितत्वात्।

[ § ७. व्यभिचारित्वस्य विकल्प्य खण्डनम् । ]

विज्ञानस्य व्यभिचारिता किम् - खसत्तामात्रानुरोधेन, आहो परसत्तानुरोधेन ? तद्यदि खसत्तानुरोधेन; तदा सर्व- विज्ञानानां व्यभिचारिता प्राप्तोति, ज्ञानरूपतायाः सर्वत्र भावात्, न किंचिद्रिज्ञानमव्यभिचारि स्यात्।

अथ परसत्तानुरोधेन व्यभिचारिता उच्यते किम्अनुपकारकपरसत्तानुरोधेन, आहो उपकारकपरसत्तानुरोधेन ?
तद्यदि अनुपकारकपरसत्तानुरोधेन व्यभिचारिता; तदा सर्वसंवित्तीनां व्यभिचारिता प्राप्नोति, अनुपकारकपरसत्ताऽविशेषात्। अथ उपकारकपरसत्तानुरोधेन व्यभिचारि अभि-15
धीयते किं- करणभूतपरोपकारकपरसत्तानुरोधेन, आहो कर्मतापन्नोपकारकपरसत्तानुरोधेन ? तद्यदि करणभूतपरोपकारकसत्तानुवेधेन; तदा सर्वासां संवित्तीनां मिथ्यात्वमापद्यते
करणभूतपरोपकारकसत्ताऽविद्योषात्।

अथ कर्मकारकोपकारकपरसत्तानुवेधेन मिथ्यात्वम्; तद्-20 युक्तम्; न तस्य मिथ्यात्वं सत्योदकज्ञानस्येव कर्मकारकेण उपक्रियमाणत्वात्।

[ 🖇 ८. ज्ञानगतस्य सम्यक्त्वस्यापि विकल्प्य विद्ळनम् । ]

तथा सम्यग्ज्ञानत्वमिष कथम् ? किं ज्ञानसत्तामात्रानुरोधेन, आहो परसत्तानुरोधेन ? तद्यदि ज्ञानसत्तामात्रानुरोधेन स-25 म्यक्त्वम् ; तदा सर्वसंवित्तीनां सम्यक्त्वं प्राप्नोति ज्ञानाकार-स्योपपत्ते:। अथ परसत्तानुरोधेन सम्यक्त्वम्; तदा किमनुपकारक-परसत्तानुरोधेन, किंवा उपकारकपरसत्तानुरोधेन ? तद्यदि अनुपकारकपरसत्तानुरोधेन सम्यक्त्वम्; तदा सर्वामां संवि-त्तीनां सम्यक्त्वमापद्यते, अनुपकारकपरमत्ताऽविशोषात्। अथ उउपकारकपरसत्तानुरोधेन किम् – करणभृतपरोपकारकपर-सत्तानुवेधेन, आहो कर्मतापन्नोपकारकसत्तानुवेधेन ? तद्यदि करणभूतपरोपकारकसत्तानुवेधेन, तदा सर्वामां संवित्तीनां सम्यक्त्वमापद्यते, करणभूतपरोपकारकसत्ताऽविशोषात्। अथ कर्मतापन्नपरसत्तानुवेधेन सम्यक्त्वमभिधीयते; तदा रागादि-10संवेदनस्य सम्यक्त्वं न प्रामोति अतीतानागतार्थविषयत्वे योगिज्ञानस्य च।

यत् तत् व्यभिचारि ज्ञानम् तत्कम् – व्यभिचारिभृतेन उपादानज्ञानेन जन्यते, आहो अव्यभिचारिभृतेनोपादान-ज्ञानेन जन्यते? तद्यदि व्यभिचारिभृतेन उपादानज्ञानेन 15जन्यते; तद्पि व्यभिचारिभृतेन – प्राप्ता व्यभिचारिपरंपरा। संग्राह्यमव्यभिचारि न लभ्यते।

अथ अव्यभिचारिभूतेनोपादानज्ञानेन जन्यते; तद् उपा-दानकारणमनुकुर्वद्वा उपजायते, अननुकुर्वद्वा ? तद्यदि उपा-दानकारणानुकारेणोत्पाद्यते; तदा किमाप्नोति ? अव्यभि-20चारि खरूपानुकारेण उत्पाद्यते। कथम् ? अव्यभिचारस्य ज्ञानतादात्म्येन व्यवस्थिते:। नच एकदेशानुकारित्वमस्ति उपादानकारणस्य निरवयवत्वात्। एवं सर्वे विज्ञानमव्यभि-चारि प्रसक्तम् – अपोह्यज्ञानानुपपत्तिः। नच व्यभिचाराऽ-व्यभिचारौ ज्ञानाद् व्यतिरिक्तौ स्तः। यथा रसाकारो रूपाकारो 25वा ज्ञानाकाराद् भिन्नः न तथा व्यभिचाराऽव्यभिचारौ ज्ञानाद् व्यतिरिक्तौ। ततश्च व्यभिचाराकारोऽत्र निराकियते। किमुक्तं भवति ? ज्ञानाकारोऽत्र निराक्रियते । ततश्च अज्ञानात्मकं प्रसक्तं सौगतानाम् ।

अपि च यथा रूपेण उपादानभूतेन जन्यते रूपम् तथा ज्ञानमपि उपादानभूतेनैव जन्यते। य एव तस्य रूपोत्पादने आत्मा स एव तस्य ज्ञानोत्पादनेऽपि। निह तस्य ज्ञानोत्पा- 5 दने आत्मान्यत्वम्।

अथ निमित्तभूतेन ज्ञानमुत्पाद्यते, उपादानभूतेन रूपमिति चेत्; तत्कथमेकस्य अनेकाकारयोगितोपपद्यते ? न च संज्ञा-न्यत्वे मेयान्यत्वमुपपद्यते, रूपवद् विज्ञानस्यापि रूपरूपता प्राप्नोति। तत्प्राप्तौ च न परलोकी आत्मा, तद्भावान्न पर-10 लोकः। इद्मेवं चेतसि समारोप्याह भगवान् बृहस्पति:-" परलोकिनोऽभावात् परलोकाभावः।"

अथ रूपोपादानजन्यत्वेषि ज्ञानरूपतेव; रूपस्यापि ज्ञान-रूपता प्राप्ता रूपोपादानजन्यत्वात् ज्ञानरूपवत्। अथ ज्ञा[नं ज्ञानेन उपादानभूतेन जन्य]ते; रूपमपि तेनैव जन्यते, निह15 तस्य रूपोपादाने आत्माऽन्यत्वम्। एवं च-

> " तद्तद्रूपिणोभावाः तद्तद्रूपहेतुजाः । तद्रूपादि किमज्ञानं विज्ञानाभिन्नहेतुजम् ॥ "

अथ रूपोपादानजन्यत्वे विज्ञानस्य न रूपातमता तथा ज्ञानोत्पाद्न(ज्ञानोपादान)जन्यत्वेऽिष विज्ञानस्य न ज्ञान-20 रूपता, ततश्च नैरात्म्यप्रसङ्गः। अथ ज्ञानोपादानजन्यत्वे ज्ञानाकारपरिकल्पना तथा रूपोपादानजन्यत्वे रूपाकारता, आलोकोपादानजन्यत्वेन आलोकाकारता प्राप्नोति; ततश्च आकारकदम्बात्मकं ज्ञानं प्रसक्तम्। अनिष्टं चैतत्, अद्यरूप-त्वेनाऽभ्युपगमात्। यत् तद्रूपोत्पायं विज्ञानं तत्कम् – एक-25

१ °दिकमज्ञा°- परि०।

देशेन रूपोत्पाद्यत्वेन स्थितम्, सर्वात्मना वा उत्पाद्यत्वेन पर्यवसितम्? तद्यद् एकदेशेन स्थितम्; तद्युक्तम्; अन्व-ण्डस्य एकदेशविरहात्। अथ सर्वात्मना रूपोत्पाद्यत्वेन पर्यव-सितम्; तदा विज्ञानोत्पाद्यं न प्राप्नोति यथा एककारक-उसमूहोत्पाद्यत्वेन पर्यवसितस्य कारकमंघातस्य मंघातान्तरो-त्पाद्यत्वं न दृष्टम्, तत्रश्च विज्ञानसंघातानुपपत्तिः।

तथा रूपमपि ज्ञानम् एकदेशेन कुर्यात्, सर्वातमना करण-पर्यवसितं वा ? तद्यदि एकदेशेन करोति : तद्युक्तम् : अख-ण्डस्य एकदेशाऽयोगात् । अथ सर्वातमना करोति : तदा रूपं 10सर्वातमना विज्ञानकरणे पर्यवसितं न रूपान्तरकरणे प्रवर्तते, यथा एककारकसामग्री एककार्योत्पादनपर्यविमता कार्यान्तर-सवित्री न भवति, तथा रूपमपि रूपान्तरोत्पादकं न भवति, ततश्च रूपान्तरस्य आकस्मिकत्वम् कथं तदा(०कत्वम्, तदाऽऽ)कस्मिकत्वे कार्यानुमानं विलुप्यते सौगतानाम्।

15 अथ अनेककार्योत्पाद्कत्वेन पर्यवसितं रूपखरूपम् : तदा घट-संख्या-सामान्यादेरिप अनेकाधिकरणाश्रितात्मकं रूपम् , वृत्तिविकल्पदोषानुपपत्तिः ।

[ § ९. जातिं प्रतिवदितुं वौद्धेर्दत्तानां दूपणानामेकेकशो निरासः । ]

इतोऽपि वृत्तिविकलपदोषानुपपत्तिः — वृत्तिविकलपदोषेण 20वृत्तेरेव निराकरणं कृतम्, न घट-संख्या-सामान्यादेः, ततोऽ-न्यत्वात्। नहि अन्यस्याऽभावे अन्यस्याभावोऽस्ति असम्ब-न्धात्। नहि अनुद्कः कमण्डलुः इत्युक्ते कमण्डलोरभावः प्रतीयते, कपालानां तदुद्कस्य वा, अपि तु कमण्डलुना साकम् उद्कस्य विश्लेषमात्रं प्रतीयते।

25 नतु नैयायिकैः वृत्तिमद् घट-सामान्यमभ्युपेयते, तदभावे कथं तस्य संस्थितिः ? यद्येवं रूपरसविज्ञानानामपि वृत्तिरभ्यु- पेयते नैयायिकै:, तद्भावेऽपि सद्भावोऽभ्युपगम्यते तेषां भ-वद्भि:। अथ तानि प्रतिभान्ति वृत्त्यभावेऽपि, तेन तेषामभ्यु-पगमः क्रियते; यद्येवं घट-संख्या-सामान्यादेरपि स्वरूपं प्रति-भाति अभिन्नानुगतात्मतया। न चानुभ्यमानस्य निह्नवो युक्तः स्वीपलापप्रसङ्गात्। अनुपलब्धौ वा सैव समर्थी, अलं वृत्ति- 5 विकल्पदोषेण। यद्युपलभ्यते; तदा वृत्तिविकल्पदोषो न व-क्तव्यः। अथ नोपलभ्यते; तथापि न वक्तव्यः।

[ § १०. देशभेदेनाऽग्रहणात् इत्यादेः समालोच्य प्रतिविधानम् । ]

यद्प्युक्तम्— "देशभेदेनाऽग्रहणात् घट-सामान्यानु-पपत्तिः"; तद्प्ययुक्तम्; न देशभेदेन वस्तूनां भेदोऽपितु10 आकारभेदेन, अभिन्नानुगतात्मतया तयोः खरूपमनुभूयते । न देशभेदाग्रहणेन खावयवाधिकरणेन सह तयोस्तादात्म्यं सि-द्यति असत्त्वं वा । यद्याकारभेदेन ग्रहणम्; तदा देशभेदेना-ग्रहणस्य अप्रयोजकत्वम्, आकारभेद्ग्रहणेन खरूपान्यत्वस्य प्रबोधितत्वात् । अथ आकारान्यत्वेन नावबोधोऽस्ति; स15 एवास्तु, असद्यवहारसमर्थत्वात्, किं देशभेदाग्रहणेन ? खहे-तोरेव नियतदेशकालनियमितस्योत्पत्तेन देशान्तरादौ ग्रहणम्, अन्यथा रूपादेरसत्त्वं स्यात् इतरदेशलग्रस्याऽग्रहणात्।

[ § ११. नास्ति घट-सामान्यम्, तद्यहेऽग्रहात् इत्यस्य विभञ्जनम् । ]

यद्प्युक्तम्— " नास्ति घट-सामान्यम्, तद्ग्रहेऽग्रहात् "20 किमनेन क्रियते ? किम् अवयवाधिकरणाऽव्यतिरेकप्रतिपाद्-नम्, आहो असत्त्वप्रतिपाद्नम् ? तद्यदि अव्यतिरेकप्रतिपाद्नं क्रियते ; कस्यात्र पक्षीकरणम् ? किं घटसामान्यस्य, आहो तद्वयवाधिकरणस्य ?

तद्यदि घटसामान्यस्य पक्षीकरणम् तत्कम् - अवगतस्य, 25 अनवगतस्य वा १ तद्यदि अनवगतस्य; तद्युक्तम्; नहन्यनव-

१ अप्रयोजनकत्वम्- परिव०।

गते धर्मिणि हेतोरुत्थानमस्ति । न चाश्रयवैकल्य(ये) गम-कत्वम् । अथ अवगतस्य ; तदा तेनैव भिन्नाकारावगमेन अव्य-तिरेकप्रत्यायकसाधनं बाध्यते ।

अथ तद्वयवाधिकरणस्य पक्षीकरणम्; तत्रापि किम् –

5स्वस्मात् खरूपाद् अव्यतिरेकः साध्यते, [आहो परस्मात्]

इति ? [यंदि खस्मात् खरूपाद्व्यतिरेकः साध्यते;] सिद्धसाध्यतया सम्बोधियतव्याः। अथ परस्माद्व्यतिरेकः साध्यते;
स परात्मा प्रतिपन्नः, अप्रतिपन्नो वा ? यदि प्रतिपन्नः; स

किम् – भिन्नाकारतया अवगतः, अभिन्नाकारतया वा ? तद्यदि

10भिन्नाकारतयोपलब्धः; तद्याऽनेनैव भिन्नाकारावगमेन अभेदप्रत्यायकं साधनं बाध्यते। अथ अभिन्नाकारतयाऽवगतः; न

तर्हि परात्मा, इदानीं खस्मात् खरूपाद्व्यतिरेकः साध्यत

इति सिद्धसाध्यतया संबोधियतव्याः। अथ अनवगतः; न

तर्हि एकत्वं रथतुरगविषाणयोरिव।

15 अथ अभावः साध्यः; तत्रापि कस्य पक्षीकरणम्- किं घटसामान्यस्य, आहो तद्वयवाधिकरणस्य? तद्यदि घटसामान्यस्य पक्षीकरणम्; तत्कम् - अवगतस्य, अनवगतस्य वा? यद्यवगतस्य; तदा तनैव सद्भावावगमेन अभावहेतो- बीध्यमानत्वात् अगमकत्वम्। अथ नावगतम्; कथं तस्य 20पक्षीकरणम् स्वयमनवगतस्य पक्षीकरणायोगात्?

अथ अवयवाधिकरणस्य पक्षीकरणम्, घटसामान्यं नास्तीति प्रतिज्ञाः तद्ग्रहेऽग्रहात् इत्यस्य हेतोः तद्भावेन सह सम्बन्धो नास्ति । तादात्म्यतदुत्पत्तिसम्बन्धाभावे सति कथं गमकत्वम् ?

25 तद्ग्रहेऽग्रहादित्यस्य कोऽर्थः? किम् - अवयवाधिकरणग्र-हणमेव घटसामान्यस्य ग्रहणम्, आहो अवयवाधिकरणग्रहणा-

१. कोष्ठकगतः पाठः ताडपत्रे नाहित । अर्थानुसन्धानबलात् अहमाभिरत्र प्रक्षिप्तः ।

नन्तरं घट-सामान्यस्य ग्रहणम्, किं वा घट-सामान्यस्याग्रहण-मेव विवक्षितम् ? तचि अवयवाधिकरणग्रहणमेव घट-सा-मान्यस्य ग्रहणं विवक्षितम्; तदा नानेनाव्यतिरेकः अन्य-तरासत्त्वं वा प्रतिपाचते, यथा नीलतिद्वयोः एकोपलम्भेऽपि नान्यतराभावः, अव्यतिरेको वा, तथा नीललोहितयोः 5 एकोपलम्भेऽपि नान्यतराभावः, अव्यतिरेको वा।

अथ अवयवाधिकरणग्रहणानन्तरं घट-सामान्यग्रहणं विव-क्षितम्; तदा नानेनाव्यतिरेकः साध्यते अन्यतरासत्त्वं वा, यथा रूपग्रहणानन्तरं रससंवेदनं न तयोरेकतां गमयति अन्य-तरासत्त्वं वा।

अथ अग्रहणमेव विवक्षितं घट-सामान्यस्य; तदा 'तद-ग्रहेऽग्रहात्' इत्येतन्न वक्तव्यम्, 'अग्रहात् ' इत्येतावद्स्तु । निह अन्यस्याऽग्रहे तद्नुपलम्भसिद्धिः, तत्स्वभावविनिवृत्ति-निवन्धनत्वात् तद्नुपलम्भस्य ।

न चायं व्यतिरेकार्थों लभ्यते, 'तद्ग्रहेऽग्रहात् ' इत्यस्य15 हेतोः घटसामान्यस्याग्रहणमेव, अपि तु अवयवाधिकरणग्रह-णानन्तरं घट-सामान्यस्य ग्रहणं लभ्यते ततश्च विपरीतसाध-नाद् विरद्धो भवति।

[ § १२. एकपिण्डग्रहणकाले उपलब्धिलक्षणप्राप्तस्येत्यादेः समीक्ष्य प्रतिवचनम् । ]

यद्प्यभयधायि - "एकिषण्डग्रहणकाले उपलब्धिलक्षण-20 प्राप्तस्य अनुपलब्धेर्नास्ति सामान्यम्।"क एवमाह - नोपलब्धं सामान्यम्। अपि तु उपलब्धमेव। कथं ज्ञायते ? द्वितीयादि-पिण्डद्द्यीने सिति पूर्वे पिण्डे स्मृतिद्द्यीनात् 'अनेन सहद्योऽसौ' एवमनुस्मरति। अथवा एकिषण्डग्रहणकाले तद् उपलब्धि-लक्षणप्राप्तं न भवति तेन नोपलभ्यते। उपलब्धिलक्षणप्राप्ति-25 रिह अनेकसहकारिपिण्डोपनिपातः। यदि चोपलब्धिलक्षण प्राप्तम्, कथं नोपलभ्यते? अथ नोपलभ्यते; न तर्हि उपलब्धिलक्षणप्राप्तम् । उपलब्धिलक्षणप्राप्तिरिह प्रत्ययान्तरसाकल्य(ल्यं) खभावविद्योषस्स(श्च) । एतचेद् विद्यते; कथमनुपलब्धिः?
एवंमूतस्याप्यनुपलम्भे परिकल्प्यमाने सर्ववस्तृनामनुपलम्भ5प्रसङ्गः । उपलब्धौ वा अन्यत् कारणमन्धेष्टव्यम् । अथ प्रत्ययान्तरसाकल्यमात्रं विवक्षितम्, न तत्त्वभाविद्योषः; यद्येवम् अदृश्यस्यैव अनुपलब्धिः न दृश्यानुपलब्धिरस्ति । यदि
च अन्यकारकसाकल्यम् उपलब्धिलक्षणप्रातिरिभधीयते; तदापि उपलब्ध्या भवितव्यम् नानुपलब्ध्या । इत्ररकारक10साकल्यं हि उपलम्भजननसामध्यम् । तद्येद् विद्यते; कथमनुपलब्धः ? तस्माद्नुपलब्धिलक्षणप्राप्तस्यैव अनुपलब्धेः(ब्धिः),
नोपलब्धिलक्षणप्राप्तस्य ।

[ § १३. क्षीरोदकवद्विवेकेनाग्रहणान्नास्ति सामान्यमित्युक्तेर्खण्डनम् । ]

यद्ण्युवाच- "क्षीरोद्कवद् विवेकेनाऽग्रहणात् नास्ति 15सामान्यम्;"तद्ण्ययुक्तम्; विवेको हि आकारान्यत्वं व्यक्ती-नामननुगमरूपता, सामान्यं तु अनुगताकारम्, अनयोः सारू-ण्यम्। तैः सह सारूण्यमस्य इति विविक्ताकारावगमद्दी-नात् तथा, क्षीरोद्कयोरिष विविक्तमेव ग्रहणम्। तत्र क्षीरोद-कयोः एकभाजनिक्षेषे सित किम् – केवलं क्षीरं प्रतिभाति, 20आहो उद्कम्, उभयं वा ? तचदि क्षीरसेव प्रतिभाति; कथं तद् उद्काकारात्र विविक्तं भवति ?

अथ उद्कं केवलं प्रतिभाति ; तद्पि कथं क्षीराञ्च विविक्तं भवति ?

अथ उभयं प्रतिभाति; तदा उभयोरितरेतराकारिववि-25क्तयोर्प्रहणं तादात्म्यव्यतिरेकात्। [ § १४. एकत्र दृष्टो भेदो हि-इत्यादेः कारिकायाः प्रतिवदनम् । ] यद्घ्यन्यदुक्तम्-

" एकत्र दृष्टो भेदो हि कचिन्नान्यत्र दृश्यते । न तस्माद् भिन्नमस्त्यन्यत् सामान्यं बुद्धचभेद्तः ॥

[ प्रमाणवा. ३.१२६ ] 5

इत्येतद्ययुक्तन्। एकत्र दष्टे(ष्ट)स्य भेद्स्य अन्यत्र द्र्शन-मस्त्येव, यथा घटवस्त्रादेः एकावयवोपरिदृष्टस्य अवयवान्तर-लग्नस्य उपलम्भात्, तथा सामान्यमपि भिन्नमस्ति, अनुगता-कारस्य वुद्धिभेदेनाध्यवसीयमानत्वात्।

[ § १५. नित्यस्य क्रमेतराभ्यामित्यादेः प्रतिसमाधानम् । ] 10

यद्प्यन्यदुक्तम् – " नित्यस्य क्रमेतराभ्यामर्थिकियाकरण-सामर्थ्यं नास्तीत्यसत् सामान्यम् "; तद्तद्युक्तम्; उभय-थाप्यर्थिकियासम्पाद्नमुपप्यते युगपत्, क्रमेण च। ननु क्रम-कर्तृत्वमभिन्नस्य नोपप्यते, कार्यस्यैककालीनता प्राप्नोति; एतचाऽसमीचीनम्; थथा भवतां पक्षे एकं नीलखल-15 क्षणम् अनेकाकारकार्थं नियतद्शसम्बन्धि जनयति नयना-लोकमनस्कारादिरूपम्, न च कार्याणाम् एकाकारता एकद्श-सम्बन्धिता वा विद्यते एकस्वभावसमुद्भवत्वेऽपि, तथा इहापि एवंभूतं तत्सामान्यं यत् क्रमेतराभ्यां कार्योत्पादात्मकम्।

ननु यदि क्रमेण कार्य करोति तदा तदेव जनकम्, तदेव20 चाऽजनकम्; सत्यम्, तदेव जनकं तदेव चाऽजनकम्। ननु जनकाऽजनकयोर्भेद्यसङ्गः; न प्रसङ्गोस्ति, यथा त्वदीये पक्षे एकं नीलखलक्षणं खकायपिक्षया जनकम्, खकारणात्मा-पेक्षया तु अजनकम्, न तस्य खरूपभेदोऽस्ति।

अथ खकारणमात्मानं च जनयति; तद्युक्तम्; तद् आ-25 त्मानं कुर्वद् उत्पन्नं वा कुर्यात्, अनुत्पन्नं वा ? तचदि उत्पन्नं करोति; तद्युक्तम्; कृतस्य करणायोगात्। अथाऽनुत्पन्नं क-रोति; असतः कः कारकार्थः ? तथा, खकारणमपि न जन-यति इतरेतराश्रयत्वदोषप्रसङ्गात्। अतः तदेव कारकं तदेव च अकारकमिति, तथा सामान्यमपि जनकमजनकं च।

5 न चार्थिकियाकर्तृत्वाभावेऽसत्त्वं सिद्धन्यति, यथा वहुः अयोगोलकाङ्गारावस्थायां धूमोत्पादकत्वाभावेऽपि न निवतेते बह्विरूपता, खहेतोरेव तथाभूतस्योत्पत्तेविहिस्वभावस्य धूमजनकात्मकस्य च, तथा अन्यद्पि कार्यं खहेतुनोत्पादितं यत् वस्तुखभावं कार्योऽजनकात्मकं च, तथा सामान्य10मपि वस्तुभूतं न च कार्यमुत्पाद्यति।

ननु यदि कार्यं नोत्पादयति, तदस्तीति कथं वेत्सि ? तदु-पलब्ध्या। ननु तद्नुत्पाद्या कथं तद्गुहीतिर्भवति ? स्वहेतु-सामर्थ्यनियमितायाः तद्गुहीत्यात्मतयोत्पत्तेः। नच तदु-त्पाद्यत्वेन तद्गुहीतित्वम्; चक्षुरादेरिष संवेद्यत्वप्रसङ्गात्। 15न च विषयाकारयोगित्वेन तद्गुहीतित्व(त्वं) विज्ञानात्मना व्यतिरेकेण विषयाकारसमावेद्यायोगात्। योऽसौ आकारो विषयापितः स किं ज्ञानाकाराद् भिन्नः, अभिन्नो वा ? यदि भिन्नः; स तात्त्विकः, अतात्त्विको वा ? यदि तात्त्विकः; तद्गतः कथम् ? किं स्वसंवेद्यत्वेन, आहो जनकत्वाकारापिक-20त्वेन ? तद्यदि स्वसंवेद्यत्वेन; तद्युक्तम्; अज्ञानात्मत्या स्व-संवेद्यत्वायोगात्। अथ जनकत्वा-ऽऽकारापिकत्वेन; तदा प्राप्ता आकारपरम्परा। अतात्त्विकः; तद्गतिर्नोपपद्यते; स्वसंवेद्यत्व-जनकत्वव्यतिरेकात्।

अथ अब्यतिरिक्तः; स तात्त्विकः, अतात्त्विको वा? 25यदि तात्त्विकः; स जडात्मा, तद्विपरीतो वा? यदि जडात्मा; न तर्हि चिता सह तादात्म्यम् – चिद्चितोः तादात्म्यानु- पपत्तिः। अथ तद्विपरीतः; तदा ज्ञानमात्रता स्यात्। ज्ञान-रूपता च सर्वज्ञानावधारणा(॰ज्ञानसाधारणा)-प्रातिकर्मव्यव-स्थानुपपत्तिः। अथ अतात्त्विकः; तदा ज्ञानस्यापि अता-त्तिवकत्वं प्राप्नोति। यदि च विज्ञानतादात्म्येन आकारोत्पत्ति-भीवति; विज्ञानं सर्वकारकनिष्पायेन साधारणम्-प्रतिकर्म- 5 व्यवस्थानुपपत्तिः। एवं च सति यदुक्तम्-

" अर्थेन घटयत्येनां निह मुक्तवार्थरूपताम् । तस्माद्थीधिगतेः प्रमाणं मेयरूपता ॥ " तन्मुग्धविलसितं सौगतानाम् ।

तद्वं वृत्तिविकल्पादिदृषणं सामान्यादौ न संभवति ।10 यथा एकं रूपम् अनेककार्योत्पादकत्वेन साधारणम्, तथा एकं सामान्यम् अनेकाधारसाधारणम् ।

अथ एकरूपं नानेकं कार्यं जनयति अपि तु एकमेव; तत्रापि किं रूपमेव केवलमुत्पाद्यति, उत ज्ञानमेव ? तद्यदि रूपमेव केवलमुत्पाद्यति; तदा रूपस्याऽग्रहणं प्राप्नोति विज्ञा-15 नाऽजननात्।

अथ ज्ञानमेव केवलमुत्पाद्यति तथापि मानसं प्रत्यक्षं न प्राप्नोति । स्वैविषयानन्तरविषयसहकारिणेन्द्रियज्ञानेन यज्ञ-न्यते तत् मानसं प्रत्यक्षम् । न च स्वविषयानन्तरभावी विष-योऽस्ति रूपान्तराजनकात् । तस्मादेकमेव रूपं विज्ञान-नीला-20 दिकार्थसाधारणं प्रतिपत्तव्यम् ।

चक्करूपालोकादीनि कारणानि विज्ञानमुत्पाद्यन्ति, तानि किम् – एकस्वभावयुक्तानि, आहो नियतस्वभावयुक्तानि ? त-चिद् एकस्वभावतया उत्पाद्यति(न्ति); तदा कारकैकत्वं प्रा-मोति अभिन्नस्वभावयोगित्वात्। अथ नियतस्वभाषयुक्तानि 25

१. तुलय-न्यायबि० १।९

ज्ञानरूपं कार्यं जनयन्ति; तदा विज्ञानस्य अभेद्रूपता निव-त्तते नियतस्वभावकारकजन्यत्वाद् रूपशब्दादिवत्।

अथ विविधाद्पि कारणाद् अम्बण्डितस्पं कार्य भवति; एवं च कार्यभेदात् भिन्नकारणानुमानं निवर्त्तते – एकस्वभा-5वाद्पि विज्ञानाद् अनेकं नयनालोकादिकार्यमुत्पद्यते, अनेक-स्माद्पि एकं अवति । एवं च सति नियनकार्यद्शीने नियत-कारणानुमानं निवर्त्तते ।

अथ एकस्मादेव कारणादेकं कार्य भवति न वहुनां संक-िलतानाम् एकफलोत्पादकत्वम् । ततश्च नियतकार्यदर्शने नि-10यतकारणानुमानं केन नियार्यते ? तदेतदसमीचीनम्; यद्येकं कारणम् एकं कार्यं जनयति तदाऽभ्युपगमविरोधः — " चतु-भ्येश्चित्तचैत्ता भवन्ति, बोधादोधरूपता विषयाकारता"

## इत्यादि।

एकमेव जनयाति किम् – समानजातीयत्वेन, आहो 15तदाकारत्वेन, किं वा पूर्वापरकालभावित्वेन ? तद्यदि समान-जातीयत्वेन जनकत्वम्; तदा समानकालीनं पश्चादुत्पन्नमपि जनयेत्। अथ तदाकारानुकारित्वेन जनकम्; तत्राप्येतदेव दृषणम्। अथ पूर्वापरकालभावित्वेन जनकम्; न तहींदं वक्तव्यम् 'एकमेव जनकम्', चक्षूरूपालोकमनस्काराणां पूर्व-20कालभावित्वाऽविद्योषात्। एवं च अनेकोपादानोत्पाद्यत्वेन आ-कारकदम्बकत्वरूपं विज्ञानं प्रसक्तम्। रूपाद्याकारपरिहारे वा विज्ञानाकारस्थाप्यनुपपत्तिः। तद्नुपपत्तौ नैरात्म्यप्रसङ्गः।

किंच, ज्ञानं कार्येकस्वभावम्, कारणेकस्वभावम्, उभय-स्वभावं वा ? तद्यदि कारणेकस्वभावम्; तदा कार्यरूपता न 25संभवति, तद्भावे न वस्तुत्वम्, संस्कृतानां वस्तुत्वाभ्युपग-मात्। नापि कारणरूपता उपपद्यते; अनाधीयमानाऽतिदाय त्वेन जनकत्वाऽयोगात्। अथ कार्येकस्वभावम्; तथापि न सदा-त्मकम्, अर्थिकयाऽकरणे वस्तुत्वविरहात्। अथ उभयात्मकम्; एकमनेकात्मकं भवति ? केन त्वं विप्रत्यम्भितः ? निह एकस्य अनेकनामकरणे नानातोपपचते। न चानेकनामका(क)रणमुप-पचते, निमित्तस्याविचित्रस्वात्। एवं विज्ञानस्याऽसंभवे सति 5 सन्तानानुपपत्तिः, अभ्रान्तभ्रान्तद्वैतस्याऽनुपपात्तिश्च।

[ १६. प्रसङ्गात् वौद्धामिमतस्य सन्तानस्य असिद्धत्वप्रदर्शनम् । ] इतोऽपि सन्तानस्याऽसिद्धिः, विज्ञानस्य एकत्वात् । तदे-कत्वं च आकारान्तरस्यानुपपत्तेः, उपपत्तौ वा ज्ञानाकारविर-हपसङ्गः । तत्प्रसक्तौ च सन्तानाऽनुपपत्तिः ।

इतोऽपि विज्ञानसन्तानानुपपत्तिः – विज्ञानम् असद्धमीत् सद्दात्मतया निवर्त्तते, खरूपान्तरात्तु कथं व्यावर्त्तते? किं सद्दा-त्मतया, आहो आकारान्तरेण ? तचदि सद्दात्मतया व्याव-र्तते; तदा रूपादेः असद्दाकारता प्राप्नोति, वाजिविषाणयो-रिव। अथ आकारान्तरेण निवर्तते; तदा ज्ञानस्य असत्ख-15 भावता प्राप्नोति, तुरगविषाणवद्ति।

अथ विज्ञानाकारतया निवर्तते रूपादिभ्यो विज्ञानम्; सा विज्ञानाकारता सत्ख्यभावा, असत्ख्यभावा [वा] ? तचिद् सत्ख्यभावा; तदा ज्ञानाकारतया निवर्तत इति किमुक्तं भ-विति ? सदात्मतया निवर्त्तते, विज्ञान सदाकारयोरव्यतिरे-20 कात्। ततश्च रूपादेरसदाकारता प्राप्नोति तुरगविषाणवदिति पूर्वोदितमेव दूषणमापचते। अथ असत्स्वभावा; तदा खर-विषाणवद् विज्ञानरूपतां परिखजति, त्यागे विज्ञानसन्ता-नानुपपत्तिः, तदनुपपत्तो चैत्यवन्दनादिकियाऽनर्थक्यम्।

इतोऽपि विज्ञानसन्तानानुपपत्तिः, तदुत्पादकविज्ञानस्य25 पूर्वीपरसहोत्पन्नविज्ञानं प्रति स्वरूपाविशेषात् – यदेव पूर्व-सहोत्पन्नविज्ञानापेक्षया स्वरूपं तदेव अपरविज्ञानापेक्षयापि स्वरूपं विज्ञानस्य निरवय[व]त्वेन, ततश्च यथा पूर्वसहोत्पन्न-विज्ञानस्य हेतुर्न भवति, एवम् अपरविज्ञानस्यापि हेतुर्ने भवति– तत्स्वरूपव्यतिरिक्तव्यापारातिशयस्यानुपलव्धेः।

अथ पूर्वकालभाव एवातिद्यायः, तेन तस्य हेतुत्वमुप
5पाचते; यद्येवं यथा देवद्त्तज्ञानपूर्वकालभावि देवद्त्तज्ञानकारणं
तथा सर्वपुरुषज्ञानानां देवद्त्तज्ञानकालोत्पन्नानां देवद्त्तज्ञानं
प्रति हेतुत्वं प्रसक्तम्; तत्प्रसक्तौ अनेकद्वीपदेशान्तरितपुरुषानुस्यू(नुभू)ताथीनुस्मरणं स्यात्। तथा, स्वजनभुजङ्गमादौऽ(मादावन)नुभूतेष्यर्थेऽनुस्मरणं स्यात्। तथा, तथागतावदात10ज्ञानजन्यत्वे देवद्त्तज्ञानानामवदातता स्यात्। ततश्च सर्वे
सर्वज्ञाः स्युः। अथ नैव अवदातता देवद्त्तादिज्ञानानाम्,
तथागतावदातज्ञानोपादानजन्यत्वेऽपि देवद्त्तादिज्ञानेनापि
जनितत्वात्; तज्जन्यत्वेनैव तथागतज्ञानस्याप्यवदातरूपता न
प्रामोति। ततश्चासावपि अवीतरागः स्याद्सर्वज्ञश्च।

15 इतश्च सन्तानानुपपत्तिः, विज्ञानयोः सहोत्पादे हेतुफलभावानुपपत्तेः। यदैव कारणज्ञानं विनद्यति तदैव कार्यज्ञानं
जायत इति वः सिन्धान्तः। कारणज्ञानस्य च विनादाः तदुत्पत्
एव। ततश्च कारणज्ञानविनाद्यकाले कार्यज्ञानं भवति। किमुक्तं भवति ? कारणज्ञानोत्पादकाल एव भवति। ततश्च
20सहोत्पन्नयोः हेतुफलभावानुपपत्तिः एककालोद्धतयोः गोविषाणयोरिव। कारणज्ञानस्य चानुपप्(नृत्प)न्नस्योत्पत्तिवद् अनुत्पन्नस्य विनाद्यायसङ्गः। ततश्च क्षणमपि नोपलभ्येत, उपलब्धौ
वा सत्तोपलम्भन्नसङ्गः। तदात्मभूतविनाद्यस्य उपलम्भविद्याताकर्तृत्वात्। विद्यातकर्तृत्वे वा एकक्षणोपलम्भस्यापि
25अनुपपत्तिवसङ्गः। अथ एकक्षणोपलभ्यस्वभावकं संजातं तेन
[न] सत्तोपलब्धः अनुपलब्धिवाः, यद्येवं द्वाद्शाष्टक्षणोप-

लभ्यस्यभावकं संजातं किन्न कल्प्यते ? किंच, उत्पाद्विना-द्यायोरभेदे साति कार्यकारणयोः समं विनादाः स्यात्।

यद्प्यन्यदुक्तम् – "मातुरुद्रिनःक्रम(निष्क्रम)णानन्तरं यदायं ज्ञानं तज्ज्ञानान्तरपूर्वकं ज्ञानत्वात् द्वितीयज्ञानवत्।" न, असिन्दत्वात् दृष्टान्तस्य, द्वितीयादिज्ञानस्यापि यथा 5 ज्ञानपूर्वकत्वं नावगाहियतुं पार्यते तथा प्रागेव आवेदितम्। किंच, यदि(द्वि)ज्ञानत्वात् ज्ञानपूर्वकत्वानुमानम्, न किलाऽव-वोधात्मककारणमन्तरेण वोधात्मकं कार्यमुपपद्यते। एतचा-वद्यम् अवोधात्मकाद्पि नीलालोकलोचनादिकारणादुपजा-यते – तदा गर्मादौ यदायं विज्ञानं तद् भृतसंघातादेव भवि-10 ष्यति न ज्ञानान्तरं परिकल्पनीयम्। यस्यानन्तरं यद् भवति तत् तस्य कारणं नापरिदृष्टसामध्यम्, विज्ञानाभावे विज्ञान-जन्याकारता निवृत्ता न तु ज्ञानाकारता, यथा इन्द्रियव्यापार-मन्तरेणोपजायमाने मनोविज्ञाने इन्द्रियजन्याकारता निवर्त्तते न तु ज्ञानाकारता।

यदि च सहशात् सहशस्योत्पित्तिर्नियम्यते तदा धूमेन दहनानुमानं न प्राप्तोति, दहनस्य धूमसारूप्यमन्तरेण उपा-दानकारणत्वायोगात्। अथ रूपरूपता सारूप्यमुभयोरिति चेत्; तदिहापि स्वलक्षणरूपता सारूप्यं भूतविज्ञानयोः, अलं परलोकविज्ञानकल्पनया। अथ विज्ञानरूपता भूतानां न वि-20 चते तेन तेषामुपादानकारणत्वं नास्ति विज्ञानं प्रतीतिश्चे-(प्रतीति चे)त्; इहापि धूमरूपता नास्ति दहनस्य, नोपादान-कारणत्वम्, तद्भावे न दहनानुमानम्।

तथा, अनुभवज्ञानादनुभवज्ञानस्यैव निष्पत्तिरभ्युपेया उपादानकारणानुकारित्वेन कार्यस्य निष्पत्त्यभ्युपगमात् । न च25 एकदेशानुकारित्वमस्ति तद्वीजस्याऽविचित्रत्वात् । अनुभवा- काराननुकारित्वे च ज्ञानाकारताविरहः स्यात्, अनुकरोति च विज्ञानरूपताम्, तेन कथं नानुभवात्मकम् ? तदुपपत्तौ च प्राप्ता अनुभवपरम्परा इत्यतः स्मरणानुपपत्तिः, तदनुपपत्तौ च अनु-मानज्ञानस्याप्यनुपपत्तिः, ततश्च सर्वव्यवहारविलोपप्रसङ्गश्च 5एवं (०प्रसङ्गः । एवं च) न सन्तानसिद्धिः, नापि सविकल्प-किनिर्विकल्पकज्ञानद्वेराद्यमस्ति, नापि व्यभिचाराव्यभिचार-द्वैविध्यमुपपद्यते सौगते मते ॥ छ॥

[ ५. मीमांसकाभिमतस्य प्रत्यक्षस्य निरासः । ]

तथा, "सत्संप्रयोगे पुरुषस्येन्द्रियाणां वुद्धिजन्म तत् 10प्रत्यक्षम् " [जीमि॰ १.१.४]; तद्पि प्रत्युक्तम् । कथम् ? एत-त्सूत्रं कदाचित् लक्षणपरम्, कदाचिच कारकसंख्याप्रतिपादन-परम्, कदाचिचानुवादपरम् । तद्यदि लक्षणपरम्; तदावबोध-स्याव्यभिचारित्वं नावगन्तुं पार्यते – नादुष्टकारणजन्यत्वेन, नापि प्रवृत्तिसामध्येन, नापि वाधारहितत्वेन, नान्यथा वा – 15सर्वे पूर्वोदितमनुस्मृत्य वक्तव्यम् ।

नापि इन्द्रियार्थसम्प्रयोगजत्वं विज्ञानस्यावबोधस्य चा-वीग्भागविदावगम्यते, तद्तीन्द्रियत्वेन तदायत्तताऽनिध-गते:। नापि इन्द्रियजन्यत्वमवगन्तुं पार्धते, इन्द्रियाणामती-न्द्रियत्वादेव। अथ अवबोधान्यथानुपपत्त्या सन्निकर्षपरि-20कल्पना क्रियते; अवबोधस्य अन्यथानुपपत्तिने भवति काऽ-नुमा?

अथ कारकसंख्यार्थम्; किं तेन परिसंख्यातेन प्रयोज-नम् ? आलोकादीनामपि कारकत्वात् तान्यपि परिसंख्येयानि भवन्ति ।

25 अथ अनुवादपरता; प्रसिद्धस्यानुवादो नाऽप्रसिद्धस्य। नच अध्यक्षं क्वचिद्विदितम्। ननु लोके विदितम्; 'न विदि- तम् १ इति ब्रूमः, अन्यभिचारितयाऽनवगतेः। नापि सत्सं-प्रयोगजत्वं विदितम्, ततश्च प्रत्यक्षानिधगतिः, तदनवगतौ चानुवादानुपपत्तिः।

इतोप्यनुवादानुपपत्तिः प्रयोजनाभावात्। नहि प्रयोजनं विना अनुवादः प्रवर्तते, अनूच कचित् किंचिद्विधीयते प्रति- 5 षिध्यते वा।

नन्वत्रापि धर्मे प्रति निमित्तत्वं प्रतिषिध्यते । तदुक्तम्— " धर्मे प्रत्यनिमित्तं प्रत्यक्षं विद्यमानोपलम्भनत्वात् सम्प्र-योगजत्वाच । " तत्र किम् अन्यपदार्थावभासोत्पन्नं प्रत्यक्षं धर्मे प्रति निमित्तत्वेन प्रतिषिध्यते , किं वा धर्मावभासोत्पन्नम् ,10 अनुत्पन्नं वा ? तद्यदि अन्यपदार्थावभासोत्पन्नप्रत्यक्षव्यावृत्तिः कियते ; तद्राऽविप्रतिपत्या संवोधयितव्या जडमतयः ।

अथ धर्म्य(मी)वबोधकोत्पन्नप्रत्यक्षव्यावृत्तिः क्रियते; तदा विरोधेन प्रत्यवस्थेयो भवति – धर्मीवबोधकोत्पन्नं प्रत्यक्षम्, न च धर्मिनिमित्तम् इति व्याहतमपिद्श्यते, अन्यथा चोद्ना-15 वचनजनितविज्ञानस्यापि धर्मीवबोधकत्वेन उत्पन्नस्यातन्नि-मित्तत्वं स्यात्। अथानुत्पन्नस्य धर्मीवबोधकत्वं नास्ति; केनान्न प्रतिपद्यते – यन्नोत्पन्नं तद् धर्मीवबोधकम् ? नापि कमलद्ला-वबोधकं स्वयमसत्त्वात्।

यद्प्युक्तम् – 'सत्संप्रयोगजत्वात्' इति , तद्प्ययुक्तम् ;20 सत्संप्रयोगजत्वं यथा न भवति तथा प्रागेवोक्तम् ।

यद्प्यन्यदुक्तम् – "विद्यमानोपलम्भनत्वात् किल प्रत्यक्षं विज्ञानं विद्यमानमववोधयति"; यद्येवं न केवलं प्रत्यक्षम् अपि तु सर्वप्रमाणोत्पादितं विज्ञानं विद्यमानाववोधकम्।

अथ चोदनाजनितं विज्ञानम् अविद्यमानकर्तव्यार्थाव-25 बोधकम्; यद्यविद्यमानम्; कथमवबोध्यते ? अथ अवबोध्यते ; कथमविद्यमानता ? अवबोध्यमानत्वेनैव विद्यमानता प्रत्यक्ष-प्रमाणावबोधितार्थविदिति । नाष्यवबोधनमवबोध्यमन्तरेण उपजायते प्रत्यक्षावबोधनवत् ।

अपि च चोद्नावचनजितिविज्ञानस्य मिध्यात्वमुपप्यते, 5अविद्यमानविषयत्वात् केशोण्डुकज्ञानवत् । केशोण्डुकविज्ञान-स्यापि प्रतीयमानोपकारकार्थाभावे मिध्यात्वम्, तदिहापि प्रतीयमानोपकारकार्थो [ना]स्त्येव, कथं न मिध्यात्वम् ? तद्-न्वये वा कर्त्तव्यार्थविषयत्वं प्रतिहीयेत चोद्नावचसः ।

किंच, चोद्नाजिनतं विज्ञानं कर्तव्यतार्थविषयं वा, तद्-10भावविषयम्, निर्विषयं वा ? तद्यद् कर्तव्यतार्थविषयम्; तद् तस्य वर्त्तमानतैव प्रतीत्युत्किलितत्वाद् विद्यमानतोयाद्-वत्। { तोयादेरप्रतीयमानत्वं खसत्ताधूमाद्ग्रौ सित जनक-त्वादिना निमित्तेन } एतचेद् विद्यते; कथमविद्यमानता ? अथ तद्भावविषयम्; तस्यापि स्वेन रूपेण विद्यमानत्वात् न कर्त-15व्यता। अथ निर्विषयम्; न तर्हि चोद्ना कर्त्तव्याववोधिका अपि तु निर्विषया इत्येवं वक्तव्यम्। एवंस्थिते यथा प्रत्यक्षं विद्यमानोपलम्भकं तथा अन्यान्यपि प्रमाणानि।

बुद्धिजन्म प्रत्यक्षम्, नच वुद्ध-यवगमे प्रमाणमस्ति । प्रत्य-क्षावसेया सा न भवति, स्वयमनभ्युपगमात् । अनुमानगम्यापि 20न भवति, तया प्रतिबद्धलिङ्गानवगते: ।

अथ अर्थापत्त्या प्रतीयते; किम् – घटार्थान्यथानुपपत्त्या, आहो तदुपादानपित्यागान्यथानुपपत्त्या, घटावबोधान्यथानु-पपत्त्या वा १ तद्यदि घटार्थान्यथानुपपत्त्या; तद्युक्तम्, न बुद्धिकार्यो घटः, अपि तु बुद्धिरिह तत्कार्या। अथ घटोपा-25दानपित्यागान्यथानुपपत्त्या बुद्धिपरिकल्पना क्रियते; तद्यु-

१. कोष्ठकगतः पाठोऽप्रस्तुतो भाति ।

क्तम्, बुद्धिस्वरूपस्यानेककालान्तरावस्थानायोगात् अर्थापत्ते-निर्विषयत्वम् । केनापि बलवता प्रेरितो बुद्धिमन्तरेण वा तदु-पष्ठवाद्या घटोपादानपरित्यागाय घटते तेन संदिग्धाऽर्थापत्तिः । नच सम्बन्धग्रहणमन्तरेण नियतायां बुद्धौ प्रतिपत्तिरूपपद्यते। अर्थापत्तितस्तु तदनुपपत्तौ इन्द्रियकल्पनापि दुर्घटा। 5

अथ अवयोधान्यथानुपपत्त्या बुद्धिपरिकल्पना कियते; तस्यापि बुद्ध्या सह सम्बन्धो नास्ति, कथमवबोधयति ? अव-बोधे चावगते प्रत्यक्षावगतेव बुद्धिः नावबोधगम्या, अवबोध-बुद्धि-विज्ञानशब्दानां पर्यायत्वाद् अवबुध्यते ज्ञायत इत्ये-कोऽर्थः ॥ छ ॥

## [ ६. सांख्यसंमतस्य प्रत्यक्षस्रक्षणस्य निरसनम् । ]

तथा "श्रोत्रादिवृत्तिरविकिल्पिका" एतदपि प्रत्युक्तम् ; श्रोत्रादिका(क)रणानां शब्दादिविषयाकारतया विपरिणामो वृत्तिशब्देनाभिधीयते । सा चानेकप्रकारा भवति – सम्य-ग्ज्ञानरूपा विपर्ययज्ञान-संदेहरूपा च । तदुक्तम् –

"तमो मोहो महामोहस्तामिस्रोऽन्धतामिस्रः।" इत्यादि । तचिद श्रोत्रादिवृत्तेः प्रत्यक्षत्वम्; तदा विपर्ययादिवृत्ते-रिप प्रत्यक्षत्वं प्रामोति । अथ अवाधितपदोपादानं कियते; तत् सूत्रे न श्रूयते । भवतु वा तस्य कल्पना, तथापि अव्य-भिचारित्वं ज्ञातुं न शक्यते । तच नैयायिकप्रत्यक्षलक्षणाधि-30 कारे प्रपश्चितम् । यदि च अव्यभिचारिपदेन विपर्ययक्षण वृत्ति-रिपोचते तत् तदात्मतया व्यवस्थिता सम्यश्रूपापि वृत्तिरपो-दिता भवति । ततश्च संग्राह्या न लभ्यते वृत्तिः ।

अथ सम्ययूपा वृत्तिरिह संग्राहवा; तदाऽपोहवा न लभ्यते, वृत्तीनां खरूपैकताभ्युपगमात्। भेदानभ्युपगमे च25 अभ्युपेतहानम्। नहि भवतां पक्षे इन्द्रियाद् भियन्ते वृत्तयः। तचेद्भिन्नम्, कथं वृत्तीनां भेदः ? भेदाभ्युपगमे इन्द्रियेकत्वं हीयते । इन्द्रियाव्यतिरेकित्वं न वक्तव्यम् । इन्द्रियाव्यतिरे-कित्वेऽभ्युपगम्यमाने नीललोहितवटादीनां सर्वदा उपलम्भः स्यात्, इन्द्रियावस्थाने तद्व्यतिरिक्ताया वृत्तेः अवस्थान-इसंभवात्, तत्संभवे च घटाचनुपलम्भानुपपत्तिः ।

अथ वृत्तिसद्भावेषि अनुपलिब्धः; न कदाचिदुपलिब्धः स्यात्, निह भवतां पक्षे किंचिदपूर्व जायते पूर्व वा निरु-द्धयते। ततश्च सर्वस्याऽस्तित्वे उपलब्ध्यनुपलब्धी किंकृते? सदोपलिब्धरनु[प]लिब्धवी। नहन्येवं वादिनो द्वितीया गति-10रस्ति।

किंच, शब्दाद्य उपलभ्यन्ते किम् — अनुपलभ्यखभावा उपलभ्यन्ते, आहोस्विदुपलभ्यखभावा(वाः)? तद्यदि अनुप-लभ्यखभावा उपलभ्यन्ते; तदा उपलब्धिः कथम्? यदि अनु-पलभ्यखभावाः, कथम् उपलभ्येरन् ? अन्यथा आत्मादेरप्यु-15पलब्धः स्यात्।

अथ उपलभ्यस्त्रभावा उपलभ्यन्ते; अनुपल्रिं कथम् ? किं तेनैवाकारेण, आहोस्विद् आकारान्तरेण ? यदि तेनैव आकारेण अनुपल्रिंधः; आत्मादेरिष अनुपल्रिंधर्म प्राप्तोति, उपलब्धौ वा बीजान्तरं वचनीयम्। अथ आकारान्तरेण नोप-20लभ्यन्ते; तथापि उपलभ्यमाना—ऽनुपलभ्यमानयोः नैकत्वम्, दाब्दात्माकारयोरिव, नहि उपलभ्यस्त्रभावाच्छब्दाद्नुपलभ्य-स्त्रभाव आत्माऽव्यतिरिक्तो दृष्टः।

अथ तस्यैवाऽभिन्यक्तस्योपलिन्धः; तत्स्वरूपवद्भिन्यक्तेः सर्वदानव(०दाव)स्थानात् सततोपलिन्धप्रसङ्गः। अथ तिरो-25धाने सित अनुपलिन्धः; तदा तत्स्वरूपतादात्म्यात् सतता-नुपलम्भप्रसङ्गः, उभयोर्बाऽवस्थाने समग्रुपलम्भाऽनुपलम्भौ स्याताम् । ततश्च – 'इदानीमुपलभे पूर्वं नोप(पा)लभे 'इति व्यवहारविरहः स्यात् । तथा , 'पूर्वमुप(पा)लभे इदानीं नोपलभे' इत्येतद्पि न प्राप्नोति ।

अथ अवयवोपचये सित उपलम्भः; तस्य सर्वदा भावात् सर्वदोपलम्भप्रसङ्गः। अथ खलक्षणपृष्टौ सलामुपलम्भः; 5 तस्याः सर्वदा सत्त्वात् सततोपलम्भप्रसङ्गः। अथ संस्थानो-त्कर्षे सत्युपलम्भः; तस्यापि सर्वदा विद्यमानत्वात् सततोप-लब्धः स्यात्। तस्माद् येन येन निमित्तेन उपलम्भपरिकल्पना, तस्य तस्य सर्वदा भावात् सततोपलम्भप्रसङ्गः। अथ देश-कालकारकापबन्धादनुपलम्भः; तदा तस्यापबन्धस्य सर्वदा10 भावाद् अनुपलम्भाऽनुपरमः स्यात्।

तथा, इन्द्रियाणामपि करणरूपता नोपलभ्यते फलवैक-ल्यात्। ननु अस्ति विज्ञानं फलम्; न, तस्य सर्वदा विद्य-मानत्वात्। सर्वदा विद्यमानयोः हेतुफलभावो नोपपद्यते, यथा गुणानां परस्परमात्मभेदानां वा। नहि आत्मा आत्मा-15 न्तरस्य हेतुभैवति तत्फलं वा, तथा इहापि अनाद्यन्ता सत्ता न कलं हेतुवी उच्यते।

किंच, भूजलादि अनेकं कार्यम् – तिंक गुणत्रयाद् व्यति-रिक्तम्, अव्यतिरिक्तं वा ? तद्यदि व्यतिरिक्तम्; तिंकं तान्विकम्, अतान्विकं वा ? तद्यदि तान्विकम्; न तिर्हे 20 गुणत्रयोपादानपूर्वेकम्, ततो भिन्नत्वाद् आत्मखरूपवत्। न च गुणत्रयेण सह अन्यतमोऽपि सम्बन्ध उपपद्यते तिद्शकार्यस्य। न मात्रामात्रिकसम्बन्धः, नापि सहचरसहचरि[त]भावः, नापि निमित्त-नि(नै)मित्तिकभावः, उपकार्योपकारकभावो वा।

अथ अतात्त्विकम्; कथं तेन गुणत्रयं प्रतीयते, गुणत्रयेण25 सह सम्बन्धानुपपत्तेः? नच सद्सतोः सम्बन्ध उपपद्यते आत्मखरविषाणयोरिव। तद्भावात् नानुमानाद् गुणत्रयप्रति- पत्तिः। नापि प्रत्यक्षेण गुणावधारणम्, स्वयमनभ्युपगमात्। तदुक्तम् –

> " गुणानां परमं रूपं न दृष्टिपथमुच्छाति । यत्तु दृष्टिपथप्राप्तं तन्मायेव सुतुच्छकम् ॥ "

5तद्नवगमे च न भोग्येन भोक्तुरनुमानम्। ततश्च नात्मा, न गुणत्रयम्।

अथ अन्यतिरिक्तम्; तित्वम् – तात्त्विकम्, अतात्त्विकम् वा ? यदि तात्त्विकम्; तदा कार्याणामपरिसंख्येयत्वे गुणाना-मप्यपरिसंख्येयता। तत्रश्च 'त्रयो गुणाः' इति न वक्तत्र्यम्। 10अथ गुणानां त्रित्वम्; तदा कार्यस्यापि त्रित्वं प्राप्नोति, आ-नन्त्यं हीयते। तथा, कार्यस्य प्रत्यक्षत्वे गुणानामपि प्रत्यक्ष-त्वम्। किंविषयं प्रधानानुमानम् ? गुणत्रयं प्रधानम्, तच्च उपलब्धम् अलम् अन्वयद्यक्तिपरिमाणवैद्यक्ष्योपकार्यो-पकारकादिसाधनेन। अथ नोपलभ्यते प्रधानम्; तद्व्यतिरिक्तं 15कार्यमपि नोपलभ्येत, तद्भावान्न पुरुषसिद्धिरुप्पद्यते।

अथ अतात्त्विकम्; तदा गुणत्रयस्यापि अतात्त्विकत्वम्। तदभावात् न चित्सिडौ प्रमाणमस्ति । तद्सिडौ परलो-किनोऽभावात् परलोकाभावः । तदेवं प्रत्यक्षं नोपपद्यते ॥ छ॥

[ ७. नैयायिकाभिमतस्यातुमानस्य निरसनम् । ]

20 अथ इदानीमनुमानं विचार्यते – किं पुनरनुमानम् ? "तत्पूर्वकमनुमानम् " [न्यायस्० १.१.५ ] कथम् ? कथ्यते – रस-वतीप्रदेशे नयनादिव्यापारेण दहनधूमयोः सम्बन्धावधारणं क्रियते, तेन च संस्कारः, तदुत्तरकालं वितीयलिङ्गद्शी-नम्; तदनन्तरं व्यासिस्मरणम्, व्यासिस्मरणानन्तरं परामशी-25ज्ञानमनुमानं लिङ्गसचिवम्। तद्भावे तस्याभावः तत्पूर्वकत्वात्। निह कारणं विना कार्यं लोके भवद् दृष्टम्, प्रत्यक्षं च कारणं गीयते तद्भावात् कथमनुमानकृष्तिः, कृष्तौ वा कार्योऽकस्मिकत्वप्रसङ्गः। प्रत्यक्षा-भावमङ्गीकृत्य उक्तम् – "अविनाभावसम्बन्धस्य ग्रहीतुम-द्याक्यत्वात्।"

इतोपि अविनाभावसम्बन्धग्रहणानुपपत्तिः - किं सामा-न्ययोः सम्बन्धावधारणम्, आहो खलक्षणयोः, सामान्य-खलक्षणयोवी ? तद्यदि सामान्ययोः सम्बन्धावधारणम्; तद-युक्तम्; सामान्यानुपपत्तेः। तद्नुपपत्तिश्च प्रागेवोपपादिता। नापि सामान्यखलक्षणयोः, सामान्यासंभवादेव।

नापि खलक्षणयोः; दहनधूमव्यक्तीनामानन्त्यात्, अ-भिन्नानेकानुगामिनिमित्ताऽसंभवाच । तद्भावेऽपि आनन्त्य-स्याऽनितवृत्तेः, अतिवृत्तौ वा भावाभावप्रसङ्गः, तत्प्रसक्तौ च वद इदानीं कस्य सम्बन्धावधारणम् ?

देशकालसभावविष्ठकर्षाच न व्यक्तीनां सम्बन्धावधार-15 णाय अलं प्रत्यक्षम्। न च सम्बन्धिग्रहणमन्तरेण सम्बन्धबुद्धे-रूपपत्तिः तद्धिकरणत्वात् सम्बन्ध-तदुद्ध-योः। न च सम्बन्ध्यहणसमये सर्वे सम्बन्धिनोऽवभान्ति, अप्रतिभासनात्। न च अप्रतीयमानस्य प्रतीयमानत्वं कल्पियतुं न्याय्यम्, अति-प्रमङ्गात्। अन्यथा हि रासने विज्ञाने रसे प्रतीयमाने रूप-20 मिष कल्प्यं स्थात्।

अथ अविनाभावसम्बन्धग्रहणकालोपलक्षितकतिपयव्य-क्तीनां सम्बन्धावधारणम्, न सर्वासामिति चेत्; यद्येवं ता-सामेव गमकत्वं नान्यासाम्। नहि अन्यस्य सम्बन्धे अन्यस्य गमकत्वमस्ति, अतिप्रसङ्गात्। न जातु देवदत्तनयनघट-25 सम्बन्धे जाते जलादौ ज्ञानमुत्पद्यते नियतदेशकालस्वभावाऽ-

योगित्वार्तं खभाव'''' स्यात् । आत्मान्यत्वे च अन्यस्य सम्बन्धे अन्यस्याऽगमकत्वम् तदाकारच्यतिरेकात्। अच्यतिरेके वा पर्वते नैकवलकुः धूमाकारानुपवेरापसङ्गः स्वात्। तद्नुपवेरो चँ न तत्संवि-उत्त्यानुमेया अग्निसंवित्तिरूपपचले, नालिकेरद्वीपवासिन इव तयोः सम्बन्धानवगतेः । तद्नवगतिश्च अनुमेयद्हनस्य पिशा-चेश्वरतुल्यत्वात् । पावकसम्बन्धिसंवित्तौ सम्बन्धं बुँदेरुपपत्ति-रतिप्रसङ्गात्। तस्माद् धूमा ''लिङ्गावगम इवा'' 10 तास्विक्या दृष्ट्यौ न केनाप्युँत्पाचते इति किन्न कर्र्यंते घूमबरेन ..... ... ... ... ... ... ... धूर्मघूमखरूपं किम-धुनोत्पन्नम् , चिरोत्पन्नम् , कारणाद्वा जातम् , आकस्मिकम् । मात्रावद्योतकत्वे**न** पर्यवसिते कमि खरूपमुपपचते जगतो वैश्वरूप्यद्र्ञानात्। अथ आक-15स्मिकत्वे नियतदेशकालसम्बन्धित्वं न लभ्यते; तन्न युक्तम्, तत्स्वभावस्य तस्योत्पत्तेराकस्मिकनियतदेशकालसम्बन्धाभावा-नवगते:। एवंभूतं तत् कारणं विनोत्पन्नं यत् नियतदेशकाल-प्रतिष्ठितदेहम्। एवं च स्थिते घूमोपलम्भे सति नानुमेयाग्नि-प्रतिपत्तिः, अनुपलम्भात्।

20 [ § १. कार्यहेतुकानुमाननिरासाय कार्यत्वस्य खण्डनम् । ]

इतोऽपि नानुमेयप्रतिपत्तिः, धूमस्य कार्यरूपत्वाऽसं-भवात्। तदनुपपत्तिश्च सत्ताविच्छेद्स्यानवगतेः। ननु प्रस्र-

१. त् स्वभाव — घृष्टम् । २. व्यतिरे — घृ॰ । ३. रेके वा पर्वते नैकवछक् — घृ॰ । ४. च न तत् सं — घृ॰ । ५. मेया — घृ॰ । ६. सम्बन्धानवगतेः । तदन — घृ॰ । ७. ति — घृ॰ । ८. त् । पाव — घृ॰ । ९. वित्तो — घृ॰ । १०. बुद्धेः — घृ॰ । ११. तिप्र — घृ॰ । १२. मा — घृ॰ । १३. दश्यः न — घृ॰ । १४. प्युतायते — घृ॰ । १५. ल्यते धूनवळेन — घृ॰ । १६. धूमधूमस्वरूपं किमधुनात्पन्नं चिरोत्पनं कारणाद्वा जातमाकस्मिक — घृ॰ ।

क्षेणैव अवगम्यते; किं तत् प्रसक्षं विधिमुखेन उपजायते, आहो प्रतिषेधमुखेन ? तद्यदि विधिमुखेन उपादीयते; तिंक धूमविषयम्, आहो अन्यविषयम्, निर्विषयं वा ? तद्यदि धूमविषयम्; तदा तत्स्वरूपावगाहिना तत्स्वरूपास्तित्वं विधी-यते न तत्स्वरूपखण्डना। अथ अन्यविषयम्; न तिर्हे तेन 5 तस्य खण्डना विधीयते तत्स्वरूपवत्, अपि तु यद् यद्विषयं तत् तस्यैवाऽस्तित्वं विद्धाति। अथ निर्विषयम्; न तिर्हे तत् किंचिद् विद्धाति नापि प्रतिबेधति सूकान्धवधिरतुल्यस्वात्।

अथ प्रतिषेधमुखेन उपादीयते; तद्पि किं घूमविषयम्, आहो अन्यविषयम्, निर्विषयं वा ? तद्यदि घूमविषयम्; 10 तदा तत्सत्तोपनिबद्धं तत्स्वरूपास्तित्वविधायकं न तु व्याव-त्तंकम्। अथ अन्यविषयम्; अन्यविषयपर्यवसायिना न तत्सत्ताखण्डना अवद्योत्यते तत्सत्तावत्। अथ निर्विषयम्; न तत् किंचिद्रिद्धाति नापि प्रतिषेधित सृहात्मत्योत्पत्ते:।

अथ सत्ताविच्छेदो हि प्रध्वंसः, सोऽनेन आत्मसात् कि-15 पते; नेदं चतुरसं वचः। प्रध्वंसो हि विषयान्तरम्, तत्रो-त्पन्नं विज्ञानं तत्त्वरूपास्तित्वविधायकं न तु कस्यचित् प्रतिषे-धकम्। तिस्मिश्च संवेद्यमाने न कस्यचित् खण्डनाऽवगम्यते खविषयपर्यवसायीनि विज्ञानानि खविषयास्तित्वविधान-पराणि। का कस्य खण्डना ?

अथ प्रध्वंसज्ञाने धूमखरूपं न प्रतिभाति, तेनासौ तस्य खण्डना इति चेत्; यद्येवं त्रैलोक्यस्य खण्डना, तस्मिन् धूम-ध्वंसज्ञाने त्रैलोक्यं नावभाति, त्रैलोक्यात्मको वा न भवति ध्वंस:।

[ § २. प्रसङ्गात् विरोधगदार्थस्य विकल्प्य दूषणम् । ]

अथ घूमविरोधित्वेन असौ घूमस्य खण्डना इति चेत्; कः पुनरसौ विरोधार्थः? किम् - अतदाकारता, आहो असमान-

कालीनता, तत्सद्भावे तस्यानुपलम्भो वा, तज्जन्यता वा, तज्जनकत्वं वा, भिन्नकियाकर्त्तृत्वं वा, भिन्नहेतृत्पाद्यत्वं वा, आश्रितानाश्रितत्वं वा?

तचिद् तावद् अतदाकारता विरोधः; तदा त्रैलोक्यस्य 5सा खण्डना, न केवलं धूमस्य, त्रैलोक्याकारपरिहारेण तिस्थिते:। अथ असमानकालानता विरोधार्थः; तदा अतीता-नागतवर्त्तमानकालानामन्योन्यविरोधित्वप्रसङ्गः। न चासना-(चासमान)कालीनता स खभावेन उभयोः खभावो-पपत्ते:।

10 अथ तत्सद्भावे तस्यानुपलन्धिः विरोधार्थःः तदा अति-दूरादिनिमित्तोपनिपाते सति तद्नुपलन्धिर्देष्टा, नच तेषां तत्खण्डनात्मता। तथा, दीपाभावे घटधूमादेरनुपलन्धिर्देष्टा, न च सा घटधूमादेः सत्ता खण्डिता।

अथ दूरादिनिमित्तोपनिपातं यत्रानुपलिधिर्देष्टा तत्रोप-15लिधिरिप पुनर्देष्टा, इह तु पुनः ध्वंसे संजातं न जातु धूम-कुम्मादेखपलिधरस्ति। केन नोपलभ्यते? किं केनापि, आहो सर्वज्ञातृभिः? तद्यदि केनापि नोपलभ्यते, तेन तदा तस्य स्वरूपलण्डना; तद्युक्तम्, दूरा[व]रणादिनिमित्तोपनिपाते सति यथैके तमर्थे न पश्यन्ति अपरे पश्यन्ति, एवं सति 20संजाते ध्वंसे तमर्थम् एके नोपलभन्ते अन्ये तु उपलप्स्यन्त इति।

अथ सर्वज्ञातृभिनोंपलभ्यते; कानुमा? 'एतद्नुभव-विकलाः सर्वे ज्ञातारः '; न मानमस्ति, परचित्तवृत्तीनां दुर-न्वयत्वात् बुद्धिवैचित्र्यस्य च उपपत्तेः।

25 ध्वंसे सित अनुपलिधः किं - नियतदेशकाले, सर्वदा वा ? तद्यदि नियतदेशकाले अनुपलिधः; तदा न सत्तापग-मोऽवगम्यते, सिद्धसाध्यतया च बोद्धव्याः। अथ सर्वदेश- काले नोपलभ्यते ; तद्युक्तम् , न नियामकं किंचिद् बीजमस्ति , न च बीजमन्तरेणाभ्युपगमो युक्तः ।

अथ ध्वंसे सित सर्वोपाख्यारहितत्वे कथं वस्तुत्वसं-स्थितिः ? कदा सर्वोपाख्यारहितत्वम् ? किम् उपलब्ध्यवस्था-याम्, आहो अनुपलब्ध्यवस्थायाम् ? तद्यदि उपलब्धिमधि- 5 कृत्योच्यते; उपलभ्यते च सर्वोपाख्यारहितत्वं च इति चित्रम्।

अथ अनुपलब्ध्यवस्थामङ्गीकृत्योच्यते सर्वोपाख्यारहि-तत्वम्; तद्युक्तम्, दूरावरणादिनिमिक्तोपनिपाते सति अनुप-लब्धौ सर्वोपाख्यारहितत्वं सक्त्वं च इत्यनेकान्तः। यदि च10 ध्वंसे सति अत्यन्तानुपलम्भः; अनुपलम्भवपञ्चोऽयं न तत्स्व-रूपस्यातावद्(ताद्व)स्थ्यम्, आवरणादिकृतानुपलम्भे यथा।

तज्जन्यता विरोधार्थः; तदा दण्डादिनापि जनितत्वात् तिव्ररोधित्वप्रसङ्गः। न च व्यापारातिशयोऽस्ति, तं प्रति क्रियातिरेकस्य अनुपलाव्धः(व्धः)। अथ तज्जनकत्वं विरो-15 धार्थः; तद्युक्तम्, न घटधूमात्मा तद् ध्वंसोत्पाद्यः तैरेव अनभ्युपगमात्। यदि च तज्जनकत्वेन विरोधित्वम्; तदा अभावज्ञानस्य अभावो विरोधी स्यात्।

अथ भिन्नार्थिकयाकर्तृत्वम्; तदा सर्वे सर्वस्य विरोधनः प्राप्नुवन्ति । अथ भिन्नहेतृत्पाद्यत्वं विरोधार्थः; तद्युक्तम्,20 एकेन देवद्त्तेन कुम्भ-तद्विच्छेद्योग्रत्पद्यमानत्वात् । यदि च नियतहेतृत्पाद्यत्वेन विरुद्धत्वं जेगीयते सद्सतोः; तदा सर्वे भावा नियतसामग्र्या उत्पाद्या अन्योन्यविरोधिनो भवेयः । नित्यानित्याकारयोविरोधप्रसङ्गः, नित्याकारस्य निर्वीजत्वात्, वीजवन्त्वे वा नित्यतैव न स्यात् ।

अथ आश्रितान।श्रितत्वं विरोधार्थः; तदा आत्मज्ञानयोः विरोधित्वमापनीपचते, क्रम्भापगमस्य सर्वविरोधित्वं पा- प्नोति, आश्रितानाश्रितत्वस्याऽविशेषात्। न च सम्बन्ध-मन्तरेण षष्ठी सम्पद्यते, अपि तु सम्बन्धे सित देवदत्तनयन-तुरगव्यपदेशो यथा। अथ सम्बन्धमन्तरेण कुम्भाभावव्यप-देशोऽभ्युपगम्यते; तदास्तं गतं विश्वं स्यात्, सम्बन्धाभाव-इस्याऽविशेषात्।

## [ § ३. हेतुफळसंबंधावधारणस्यानुपपत्तिप्रकटनम् । ]

इतोऽपि हेतुफलसम्बन्धावधारणं नोपपद्यते-किं निरुप-चरितकारणग्रहणानन्तरं गृह्यते कार्यम्, आहोस्विद् उपचरित-कारणग्रहणानन्तरम् ? यदि निरुपचरितकारणग्रहणानन्तरं 10गृह्यते; तद्युक्तम्, सामग्रथा अतीन्द्रियत्वेन संवेदनाथोगात्। अथ उपचरितकारणानन्तरीयकत्वेन तद् गृह्यते तेन तस्य तत् फलम्; तद्युक्तम्, उपचरितस्य कारणत्वमेव न विद्यते कथं तत् फलनां याति।

अन्यन्न, तन्तूनां कार्यं वस्तूं(स्त्रं) किम् – पूर्वापरकाल-15भावित्वेन, आहो पूर्वापरग्रहणेन ? तद्यदि पूर्वापरकालभावि-त्वेन; तदा नियतकारणकार्यत्वं न लभ्यते अम्बरफलस्य, तत्स-मानकालीनाऽनेककार्योत्पादकानां तत्पृत्वीपरकालभावित्वा-विशेषात् ।

अथ अन्वयव्यतिरेकयुक्तस्य यस्य पूर्वकालभावित्वं तत्-20कारणं तदस्ति, ध्रुवभाविकार्यदर्शनात्। अन्वयव्यतिरेक-दाब्देन किमभिधीयते? किम् – कारणम्, अन्यद्वा? तद्यदि कारणम्; तदा न किंचिद् बाध्यते कारणात्मतया तत्कार-णम्। अथ अन्यत् तत्; न जानीमः किं तद् इति? नच पूर्वीपरभावः सिद्धोऽत्र ज्ञानमन्तरेण। ज्ञानं विना न जाने 25किं सहोत्पन्नी, पूर्वीपरभावोत्पन्नी वा, अनुत्पन्नी वा?

अथ पूर्वापरग्रहणक्रमेण पूर्वापरोत्पाद्-तद्भावव्यवस्था इति चेत्; तदेतद्पि ग्रहणेऽपि तुल्यम्। सती सत्ता संवेद्यते नाऽसती। सहोत्पन्नयोरिप क्रमेण ग्रहणं दृष्टं गोविषाणयोः। अनुत्पन्नयोश्च गोत्वाऽस्तित्वयोः। तथा, पदग्रहणानन्तरं तन्तूनां ग्रहणं दृष्टम्। तथा, एकमेव ग्रहणं दृष्टम्, न च तयोर्भेदोऽस्ति, न च तयोर्हेतुफलभावः। यथा च भेदो नास्ति तथाप्रागेव प्रप-श्चितम्। एवं संवेदनमिष संवेद्यात् न भिद्यते सद्।कारतया, 5 न च तयोः आकारान्तरमस्ति, एकं हि वस्तु।

इतोऽपि हेतुफलयोर्विज्ञानं न वेदनम्, यथा उत्पन्नं विज्ञानं खसंवेदनं न भवति, विज्ञानाकारातिरिक्ताकारान्तरिवरहात्। अथ कियातिरेकापायेऽपि खसंवेदनमपिद्श्यते; अखसंवेदनं किं न व्यपदिश्यते, कियातिरेकाभावस्याऽविश्लेषात्?

तथा, अर्थस्यापि न तहेद्नम्। अथ कथं तत् अर्थस्य वेदनं न भवति ? कथ्यते-तत् सत्तामात्रेण अर्थस्य वेदनम्, तज्जन्यतया वा ? तद्याद् सत्तामात्रेण अर्थस्य वेदनम्; तदा विश्वस्य तहेदनं स्यात् तदेहाविशेषात्। अथ तज्जन्यतया तत्संवेदनमुद्गीयते; तदा नयनालोकेश्वरादेरपि तत् संवेदन-15 मापद्यते, तर्जन्यमानत्वोपपत्तेः। न चार्थस्य व्यापारातिरे-कोऽस्ति, क्रियातिरेकस्यानधिगतेः। व्यापारातिरेके हि नियत-फलोऽर्थः स्यात्। भवतु; न, अद्दष्टत्वात्, एकं हि इदं फलं कारककदम्बसम्पाद्यम्। तत्थ्रार्थसंवेदनवत् तत्सर्वकारक-संवेदनवत्त्वप्रसङ्गः। अथ कारकान्तरस्य न तत् वेदनम्; अर्थ-20 स्यापि न तत् वेदनम्। तदभावान्न हेतुफलभावावगमः। तद-नवगतौ च न कार्ये दृष्ट्वा कारणं प्रत्येति।

अपि च, कार्धे दृष्ट्वा किमयम् अनुमाता कारणं स्मरति, आहो प्रत्येति ? तचिद् स्मरितः तन्नाननुभूतं स्मर्त्तुमीदाः।

अथ प्रत्येति; तत्रापि किम् उपचरितं प्रत्येति, आहो 25 निरुपचरितम् ? तद्यदि उपचरितं प्रत्येति; तद्युक्तम्, तेन सह सम्बन्धानुपपत्ते:, अकारकत्वेन गमकत्वानुपपत्तिः। अथ निरुपचरितं प्रत्येति; तत्रापि किम् – विद्यमानम्, अविद्यमानं वा ? तद्यदि विद्यमानम्; तद्युक्तम्, जनकत्वयोगेन जनकमपद्दियते, यथा दण्डयोगेन दण्डी, द्रव्यत्वयोगेन द्रव्यम्। न भवतां पक्षे जनकत्वयुक्तस्य अनेककाला5न्तरावस्थानमस्ति, कार्यानेकत्वप्रसङ्गात्। अथ जनकत्वे
सत्यपि न जनयति; सर्वदैवाऽहेतु; स्यात्। अथ अविद्यमानं
प्रत्येति; अविद्यमानम्, प्रत्येति च इति चित्रम्।

किंच, कार्य दृष्ट्या कारणं प्रत्येति, आहो कारणपूर्वक-त्वम्, कारणपूर्वकं वा कार्यम्। तद्यदि कारणं प्रत्येति; तदा 10एतदापद्यते – अस्ति कारणं कार्यात्, यथा अस्ति आत्मा काकस्य काष्ण्यीत्।

अथ तत्कारणपूर्वकत्वं कार्यस्यानुमीयते; तत्कारणपूर्व-कत्वम् – स्वकारणसत्तासम्बन्धः, सत्ता वा, धर्मान्तरं वा ? तद्यदि स्वकारणसत्तासम्बन्धोऽनुमीयते; तद्युक्तम्, तस्य 15प्रस्थक्षविषयत्वात्। न च प्रस्थक्षेण अवगम्यमाने अनुमानं न्याय्यम्, हेतावष्यनुमानप्रसङ्गात्। तदुक्तम् – " सामान्ये सिद्धसाध्यताम्(ता), सामान्यं समानता प्रस्थक्षानुमानविषय-त्वेन अर्थस्य।"

अथ सत्ताऽनुमीयते; साऽपि प्रत्यक्षेणावगम्यते अलमनु-20मानेन । इहाप्येतद् द्रष्टच्यम् – 'सामान्ये सिखसाध्यता'। अथवा सिखस्य विद्यमानस्य खाधनम् सिखसाधनम्। यथा च न तौ स्तः तथा प्रागेव प्रपश्चितम्।

अथ कारणपूर्वकत्वं धर्मान्तरं तदनुमीयते ; तदपि उप-लिब्बलक्षणप्राप्ताधिकरणस्थं प्रत्यक्षावसेयम्, न मानान्तरमा-25काङ्क्षति । न च अनुपलिब्धकारणम् आवरणदूरादि किंचि-दस्ति।अनुपलब्धौ वा घटादावप्यनुपलम्भप्रसङ्गः । तदुक्तम् – "विशेषेऽनुगमाभावः"। विशेषो हि अनुमानैकग्राह्योऽर्थः तेन सह सम्बन्धो नावगतः। तद्नवगतौ न लिङ्गात् लिङ्गा-(लिङ्गि)गतिः। नच षर्पदार्थेव्यतिरिक्तं धर्मान्तरमस्ति स्वय-मनभ्युपगमात्, अभ्युपगमे वा अभ्युपेतहानम्। यदि च कारणपूर्वकत्वं धर्मान्तरं तद्नुमीयते लिङ्गात्; न तर्हि 5 कारणमवगतं दिगीश्वरादि।

अथ कारणपूर्वकं कार्यमेव प्रतीयते; तदेतत् प्रज्ञामान्य-विचेष्टितम्। कथम्? तत्खरूपस्य प्रत्यक्षावगाहितदेहस्य किमनु-मानेन? अत्रापि तदेव उपनतम् — 'सामान्ये सिडसाधनम्' समानं प्रत्यक्षानुमानविषयत्वे सामान्यभित्यपदिइयते, तस्मिन्10 सामान्ये साध्यमाने साधनवैफल्यमापद्यते। किंच, यद्यनु-मानादपि कार्ये प्रत्येति; कारणं न केनाप्यवद्योतितं स्यात्। तदनवद्योतने कालादिव्यवहारविरहः स्यात्।

तथा, कारणद्दीनेन कार्यानुमानमपि न संभवति। भव-तां पक्षे कारकाणां सामग्र्यं जनकम्। तचेन्न प्रत्यक्षं न च साध-15 नान्तरं विद्यते तत्स्वरूपावेदकम्। अपि च, लिङ्गग्रहणानन्तरं व्यासिस्मरणम्, तदनु परामदीज्ञानम्, ततोऽनुमेयप्रतिपत्तिः। न च एतावन्तं कालं सामग्र्यवस्थानमस्ति।

अथ कारकैकदेशग्रहणे सति कार्यमनुमिमीषे; तद्यु-क्तम्, कारकैकदेशरूप(शस्या)जनकत्वात्। जनकत्वयोगे सति20 जनकम् इत्यपदिश्यते। नच जनकत्वयुक्तस्य अनुमेयप्रति-पत्तिकाले अवस्थानमस्ति। न चाकारकं कार्यं गमयति अति-प्रसङ्गात्।

[ § ४. कृतकत्वहेतुकस्यानित्यत्वानुमानस्याष्यघटमानत्वप्रदर्शनम् । ]

तथा, कृतकत्वेन अनित्यत्वानुमानमपि नोपपद्यते, अनि-25 त्यत्वं हि स्वकारणसत्तासम्बन्धः, सत्ता वा, धर्मान्तरं वा, शब्दध्वंसो वा, शब्दस्वरूपं वेति। तत्र तावत् स्वकारणसत्ता-सम्बन्ध-सत्ता-धर्मान्तरस्वरूपपक्षे उक्तमेव दृषणम्।

अथ ध्वंसोऽनुमीयते; तद्युक्तम्, तेन सह सम्बन्धानव-गते: । न शब्द्सत्ताकाले तद्ध्वंसोऽस्ति, तद्भावात्र सम्बन्धा-5वगति:, एकस्य सम्बन्धानुपपत्ते: । न चाभावस्य विषयभावो-ऽस्ति, भावे वा शब्द्लिङ्गं न भवेत् । शब्द्लिङ्गसङ्गावे वा विज्ञानस्य अभावो न विषय:, तद्भावात् । एतेन तपनो-द्यास्तमित्योगेम्यगमकभाव: पर्युद्स्तो वेद्तिव्य: ।

[८. आत्मानुमानस्य निरासः।]

10 [ § १. नैयायिकादिसंमतस्यात्मानुमानस्य निरासः । ]

तथा, [आत्मा]नुमान(नं) सुखद्वेषा(ष)ज्ञानादिना न संभवति, तेन सह सम्बन्धानवगमात्, तद्नवगतौ च अनु-मानानर्थक्यम् । किं चात्र साध्यते ? किम् – ज्ञानसुखादीनाम् आश्रितत्वम्, आहोस्विद् आश्रयाश्रितं वा ज्ञानस्वरूपम्? त-15(अ)थाश्रितत्वं साध्यते; तदा आत्म(मा) नैवाऽवबोधितः, ततोऽन्यत्वाद् आश्रितत्वस्य। अथ आत्मा साध्यते : तदेवं भवति - अस्ति आत्मा विज्ञानात्, नच व्यधिकरणस्य गम-कत्वं विद्यते । अथ आश्रितं ज्ञानस्वरूपं साध्यते ; तच प्रख-क्षेणावगतम् । अन्योऽनुमानस्य विषयो वक्तव्यः । कथं ज्ञान-20सुखादि आत्मसम्बन्धित्वेन व्यपदिश्यते - किं सत्तामात्रेण, आहो तज्जन्यतया, तज्जनकत्वेन वा, तत्समवायित्वेन वा, तत्स्वरूपतादात्म्याद्वा ? तद्यदि सत्तामात्रेण सुखं विज्ञानं वा आत्मनोऽपदिइयते; तदा आत्मवत् सर्वे भावाश्चेतनाः स्युः विज्ञानसत्ताऽविद्योषात्। तथा, सर्वे सुखिनो भवेयुः, आनन्द-25सत्ताऽविदोषात् । अथ तज्जन्यतया विज्ञानमात्मनोऽपदिइयते ; तदा नयनालोकपदाः चेतनाः स्युः, तैर्जन्यमानत्वाऽविद्योषात् । अथ तज्जनकत्वेन तस्य इति चेत्; तद्युक्तम्, न विज्ञानेन आत्मा उत्पादते भवतां पक्षे, उत्पादने वा स्मरणानुपपत्तिः।

अथ आत्मसमवायित्वेन विज्ञानम् आत्मनोऽपिद्श्यते; न, तद्भावात्। भवतु वा, समवाये(यो) हि अखिण्डतात्मा सर्वोत्मवस्त्राद्साघारणः। ततः सर्वे चेतनाः स्युः। अथ विज्ञा-नोपलक्षितस्य नान्यत्र संभवोऽस्तिः; तद्युक्तम्, तद् उप-लक्षितस्य अन्यत्र संभवात्, तत्संभवश्च तस्य एकत्वात्। 5 असंभवे वा समवायानेकत्वप्रसङ्गः, असमवायित्वं वाऽन्ये-षाम्।

तथा, विज्ञानसमवाय आत्मनः समवायः किम् – सत्ता-मात्रेण, आहोस्विद् आत्मजनकत्वेन, तज्जन्यत्वेन, तत्सम-वायित्वेन, आत्मस्वरूपतादात्म्याद्याः तद्यदि सत्तामात्रेण10 आत्मनः समवायोऽपिद्द्यते; तद्य ज्ञानसमवायसत्ताऽविशे-षात् सर्वेषां ज्ञानसमवायित्वप्रसङ्गः। अथ तज्जन्यत्वेन; तद्-युक्तम्, निह् आत्मना समवायोत्पाद्नं कियते नित्यत्वाम्यु-पगमात्। अथ तज्जनकत्वेन आत्मनः समवायः; तद्नुपप-श्रम्, आत्मनो नित्यत्वात्। अथ आत्मनि समवेतः तेन15 आत्मसमवायोऽभिधीयते; तद्युक्तम्, समवायान्तरानभ्यु-पगमात्। अथ आत्मतादात्म्येन वर्त्ततः इति आत्मसमवायः उच्यते; तद्य आत्मा विद्यते नान्यः समवायोऽस्ति तत्स्व-मावानुष्रवेशात्। एवं विज्ञानानन्दादीनां समवायसम्बन्धेन न नियतात्मव्यपदेश उपपद्यते।

अथ आत्मतादातम्येनोपजायमानं विज्ञानानन्दादिकम् आत्मनोऽपदिरुयते; तदा विकारी प्राप्नोति अनया अङ्ग्या आत्मा। तत्रश्च स्मरणानुमानप्रत्यभिज्ञानानुपपत्तिः।

इतोपि आत्मा सुखादिकार्याधिकरणोऽवगन्तुं न पा-र्थते; किं तेनात्मना अनुपजातातिद्यायेन तापादि कार्य क्रियते,25 आहोस्विद् उपजातातिद्यायेनापि, किं व्यतिरिक्तोपजाताति-द्यायेन, अव्यतिरिक्तोपजातातिद्यायेन वा? तद्यदि अनुप- जातातिशयेन उत्पाद्यते तापादि कार्यम्; तदा सर्वदा कुर्यात्, अनुपजातबलस्य कार्यकारणाभ्युपगमात्, न तापादि
विकलः स्यात्, समं सुखादि कार्ये प्रसज्यते । अथ अव्यातिरिक्तोपजातातिश्ययेन उत्पाद्यते तापादि कार्यः; तदा अव्यतिरिक्तोपजातातिशय इति किं भणितं भवति ? आत्मा
उपजायते । ततश्च स्मरणानुमानप्रत्यभिज्ञानानुपपत्तिः ।

अथ व्यतिरिक्तोपजातातिश्रायेन जन्यते तापादि कार्थम्; स तेनात्मना सह सम्बद्धो वा, न वा? यदि न सम्बद्धः; स तस्यातिशयः कथम्?

10 अथ सम्बद्धः किम् — जनकत्वेन, अथ जन्यत्वेन, तत्समवायित्वेन वा? तद्यदि जनकत्वेन सम्बद्धः; तद्या आत्मा तेनातिद्ययेन उत्पद्यते इति स्मरणानुपपत्तिः। अथ जन्यत्वेन; सोऽपि तेन कथमुत्पाद्यते? किम् — अनुपजाताति- द्यायेन, व्यतिरिक्तोपजातातिद्यायेन वा — इति ष्राष्ट्रा प्रश्न- 15परम्परा। अथ तत्समवायित्वेन; न, तस्य सर्वसाधारण- त्वात्, तद्भावाच।

अथ एककार्यजनकत्वेन सम्बद्धः; तद्वेदं चिन्तियतु-मारच्यम् – किमिदं जनकत्वं नामेति ? किंच, यदेव अनुपजाते-ऽतिशये आत्मनो रूपं तदेव जातेऽपि, तत् कथं कार्य कुर्यात् ? 20अथ पूर्वरूपस्याताद्वस्थ्यम्; सुस्थितं नित्यत्वस् ! अथ ताद-वस्थ्यम्; तथापि न करोति कार्यम्। एवं नैयायिकाद्मितेन आत्मन उपभोगस्मरणादिकं न जाघटीति ।

[ § २. जैनमते उपभोगाद्यनुपपत्तिप्रकटनेन आत्मानुमाननिराससूचना । ]

यस्यापि देहपरिमाणमात्र आत्मा, तस्यापि सुखदुःखो-25पभोगानुभवस्मरणानुपपत्तिः। कथम् १ उपपाद्यते – सुखादि-कार्यम् आत्मनो भिन्नम्, अभिन्नम्, भिन्नाभिन्नं वा १ तद्यदि भिन्नम्; तत्किम् – सत्तामात्रेण, तज्जन्यत्वेन, तज्जनकत्वेन, तत्समवायित्वेन वा – इति पूर्वोक्तं दूषणमनुसृत्य वक्तव्यम्।

अथ अभिन्नं सुखदु:खोपभोगस्मरणादिकार्यमुत्पद्यते; एवं तार्हि आत्मा उत्पद्यते। तदुत्पत्तौ स्मरणानुमानानुपपत्तिः, सुखादिवद् आत्मनो नानात्वोपपत्तेः। अथ एक एव आत्मा; 5 सुखादेरप्येकता प्राप्ता। ततश्च एकत्वे अनुभवस्यैवावस्थानाद् अनुमानस्मरणानुपपत्तिः। अथ नानात्वं सुखादीनाम्; आत्म-नोऽपि तदेवापद्यते, तद्व्यतिरेकात्। अथ सुखादिभेदेऽपि आत्मा नैव भिद्यते; तद् सुखादितादात्म्यं न लभ्यते। अथ सुखादितादात्म्यम्; तदा एकता नोपपद्यते, सुखादिवत्10 नानात्मोपपत्तेः।

अथ भिन्नाभिन्नं सुखादि कार्यं तेन नोदितं दूषणमिति चेत्; कथम् ? किम् आकारान्यत्वेन, आहोस्वित् कार्यान्य-त्वेन, कारणान्यत्वेन वा ? तद्यदि आकारान्यत्वेन आत्मनो भिद्यते सुखादिकार्यम्; तद्युक्तम्, आकारान्यत्वं हि अन्यो-15 न्याकारपरिहारेण खात्मना व्यवस्थितम्, अभेदपर्युदासेन भिन्नबुद्धिविषयत्वेनावस्थितरेकत्वानुपपत्तिः। एकत्वं हि एक-खभावता, एकखाभाव्ये हि नानाखभावता नोपपद्यते, नाना-खाभाव्ये हि एकस्वभावतो(ता) नोपपद्यते – अन्योन्याकार-परिहारेण एतावाकारौ व्यवस्थितौ।

अथ कारणान्यत्वेन भेद्परिकल्पना; तद्युक्तम्, भिन्ना-द्पि कारणाद्भिन्नं कार्ये दृष्टम् । मृत्पिण्डदण्डायनेकं कारणम् अखण्डितं कार्ये जनयति । तथा एकेनापि कारणेन अनेकं कार्ये जन्यमानं दृष्टं घटादि । तेन न कारणभेदेन वस्तूनां भेदः, नापि कार्यभेदेन, अपि तु आकारभेदेनैव भेदः । स च आकारभेदः 25 अस्ति सुखात्मनोः, कथमभेदः ? किंच, येनैव आकारेण सुखम् आत्मनो भिद्यते तेनैव आकारेण अभिन्नम्, आहोस्विद् आकारान्तरेण ? तद्यदि तेनैवाकारेण अभिन्नम्; तस्य तावदेकान्ताऽभेदः प्रतिपन्नो भवति भवता। अथ आकारान्तरेण अभिन्नम्; आकारान्तरं उसुखं न भवति, तद्भेदेऽपि सुखस्य भेदात्।

[ § ३. प्रसङ्गात् जैनाभिमतस्यानेकान्तवादस्य निरसनम् । ]

एवं च स्थिते – " तदेव नित्यं तदेव चानित्यम् " इत्ये-तन्नोपपद्यते, सुखात्मनोर्भेदात्। अनाद्यन्ता सत्ता नित्या, आद्यन्तवती चाऽनित्या।

10 तथा-"पररूपतयाऽसत्त्वं खरूपेण सत्त्वम् " इत्येतद्पि न संभवति । पररूपेण न भावः नाष्यभावः, अपि तु स्वेन रूपेण भाव एकात्मकः-एकं हीदं वस्तूपलभ्यते, तचेदभावः किमि-दानीं भावो भविष्यति ? तचिदि पररूपतयाऽभावः; तदा घटस्य घ(प)टरूपता प्राप्नोति, यथा पररूपतया भावत्वेऽङ्गी-15कियमाणे पररूपानुप्रवेद्यः, तथा अभावत्वेष्यङ्गीकियमाणे पर-रूपानुप्रवेदा एव । ततश्च सर्वे सर्वीत्मकं स्यात् ।

अथ पररूपस्याभावः; तद्विरोधि त्वैकत्वं तस्याऽभावः। निह तस्मिन् सित भवान् तस्यानुपल्ड्धेद्रेष्टा, अन्यथा हि आत्मनोप्यभावो भवेत्। अथ आत्मसत्ताऽविरोधित्वेन 20स्वात्मनोऽभावो न भवत्येवः परसत्ताविरोधित्वात् परस्याप्यभावो न भवति। अथापराकारतया नोपलभ्यते तेन परस्य भावो न भवति; अभावाकारतया च अनुपल्ड्थेः परस्याभावोऽपि न भवेत्।

<sup>9.</sup> तस्या-भावः इत्यनयोर्मध्ये छप्तो नकारो दृश्यते । अत्र कदाचित् प्रन्थकारेण पूर्व 'तस्य न भावः' इति छिखितं स्यात् । अय च पश्चात् तं नकारं छप्त्वा केनचित् 'तस्याऽभाव ' इति छतं स्यात् ।

अथ अभावाकारतया उपलभ्यते; तदा भावोन्यो नास्ति, अभावाकारान्तरितत्वात् — अभावसभावावगाहिनाऽवबोधेन अभाव एव द्योतितो न भावः। यथा सुखावगाहकेन विज्ञानेन सुखमेवाऽवद्योतितं न दुःसम्। अथ सुखज्ञानेन दुःसमिप गृह्यते; तिद्दानीं सुखदुः त्ययोरेकता प्राप्नोति। ततश्च पर्याय- 5 रूपतया भेदाभ्युपगमो हीयते — अभिन्नात्मकं जगत् स्यात्। एवं च स्थिते यदुक्तम्-

"भागे सिंहो नरो भागे घोऽथों भागद्यात्मकः। तमभागं विभागेन नरसिंहं प्रचक्षते॥" इति, तन्न प्राप्नोति विश्वस्याऽखण्डरूपत्वात्। एतद्पि न10 वक्तव्यम्–

" एको भावः सर्वभावसभावः, सर्वे भावा एकभावसभावाः। एको भावस्तत्त्वतो येन दृष्टः सर्वेभावास्तत्त्वतस्तेन दृष्टाः॥"

अथ पर्याया इतरेतरात्मना भिचन्ते सर्वभावानाम्; एवं तर्हि भावाऽभावपर्याययोरपि भेदोऽस्तु । इमामेव सूर्वतां15 दिगम्बराणामङ्गीकृत्य उक्तं सूत्रकारेण-यथा-

" नम्न ! अव(म)णक ! दुर्बुद्धे ! कायक्रुशपरायण !। जीविकार्थेऽपि चारम्मे केन त्वमसि शिक्षितः॥॥॥ छ॥

[ § ४. सांख्यमतेऽपि भोगानुपपत्तिप्रदर्शनेनात्मानुमाननिरासः । ]

तथा सांख्यमतेनापि आत्मनो भोगो नैव सम्पद्यते20 भोग त्य आत्मिन अहत्तेः। भोगशब्देन सुखमिभधीयते, तत्सं-वेदनं वा? तदुभवं बुद्धौ वर्त्तते नात्मिनि, एवं च व्यवस्थिते बुद्धेभीकृत्वं नात्मनः।

अथ बुडिगतेनापि भोगेनैव आत्मनो भोक्तृत्वमभिधीयते; तदा बुडिगतेन कर्त्तृत्वेन आत्मनः कर्त्तृत्वं प्रसज्यते। ततश्च25 "कर्ता न भवति" इत्येतन्न वक्तव्यम्। अथ आत्मनि कर्तृत्व-स्याऽवृत्तेः अकर्ता इत्यपदिश्यते; भोगस्याप्यतद्वृत्तेः संभुग् न भवत्यात्मा।

अथ अस्ति कर्त्तृत्वं यदि नाम औपचारिकम्, यथा भृत्ये 5जयपराजयौ वर्त्तमानौ खामिनि उपचर्यते तथा बुद्धौ वर्त्तमानं कर्त्तृत्वं पुंसि उपचर्यते; यद्येवम् भोगोऽपि बुद्धौ वर्त्तमानः पुरुषस्यौपचारिकः प्राप्तः। औपचारिकोपि आत्मिनि न संभवतिः अन्यत्र मुख्यतयाऽनभ्युपगमात्। भोगाऽभावे च आत्मनो मोक्षचिन्ता न कर्त्तव्या। बन्धनवान् मुच्यते। न चात्मिनि 10बन्धनमस्ति। भोगो हि बन्धनम्। स चात्मिनि नैव विद्यते, तद्भावात् मोक्षोऽपि निरुपपत्तिकः।

तथा, आत्मनोऽस्तित्वं न सिड्यित भोकृत्वस्याभावे। भोग्येन भोकुरनुमानम्। यथा सूपादिमात्रं भोकुविनाभृतं दृष्टम्, तथा प्रधानं सविकारं भोग्यं तेन भोक्ताऽनुमीयते; उपतचायुक्तम्; आत्मनो भोकृत्वाभावे कथं भोग्येन आत्माऽनुमीयते, आत्मना सह भोग्यस्य सम्बन्धानवगतेः? तद्नवगतिश्च आत्मनः प्रत्यक्षाविषयत्वात्। तद्विषयत्वं च विद्योषेऽनुगमाभावः । इत्युक्तम्। अथ प्रत्यक्षेण आत्मा अवधार्यते; तद् प्रत्यक्षविषयत्वेन आत्मनः समानता प्रत्यक्षानुमानविषयत्वेन, 20ततश्च सिद्धसाध्यता।

सूपादि भोक्कविनाभूतं दृष्टम्; तित्कम् – देहादिव्यति-रिक्तभोक्कविनाभूतं दृष्टम्, आहोस्विद् देहमात्रभोक्कविनाभूतं दृष्टम् ? तद्यदि देहादिव्यतिरिक्तभोक्कविनाभूतं दृष्टम्; तदा दृष्टान्तोऽपि दार्ष्टान्तिकप्रतितुल्यः, आत्मनोऽतीन्द्रियत्वेन। 25अथ प्रत्यक्षेणावधारित आत्मा; तदा सिद्ध आत्मा, किमनु-मानेन ? अथ देहमात्रभोक्विनाभूतं दृष्टम्; तदा देहविकाराणां भोगयोगेन नात्मनः सिद्धिः। भवतु वा आत्मनो भोगः, तथापि अकृत-कृताभ्यागमनाद्याद्यसङ्गः – अकृतस्य कर्मणः फल-मभ्येति आत्मनः, कृतस्य च कर्मणः फलं न सम्पद्यते बुद्धिः। यदि च अकृतस्य कर्मणः फलमभ्येति; तदा सक्तात्मनामपि 5 तत्कलं स्यात्, आत्मवृत्तिनियमहेतोरभावात्। ततश्चाऽकैवल्य-प्रसङ्गः।

[ § ५. सांख्यसंमतस्य केवल्यस्यानुपपस्तिकत्वोपपादनम् । ]

इतश्च कैवल्यं नोपपचते, भोग्यभोजकयोरवस्थानात्। नहि भवतां पक्षे सदात्सानं परित्यजति भोग्यम्। येनाकारेण10 आत्मनो भोग्यत्वेनावस्थितम्, नहि तदाकारमतिवर्तते, आ-त्मनो भोकृत्वाकारस्य अनतिवृत्तेः। अतिवृत्तौ च आत्मो-च्छेदप्रसङ्गः॥ छ॥

[ § ६. वेदान्तसंमतस्यानन्दरूपकैवल्यस्यायुक्तिकताप्रदर्शनम् । ]

येपि आनन्द्रूपमात्सनः कैवल्यमभिद्धति तेऽपि युक्ति-15 वादिनो न भवन्ति। कथम्? यद्यात्मनः आनन्द्रूपं खसंवेद्यं चः तदा संसारावस्थायामपि तत् वेद्यं प्रसक्तम्। तत्रश्च मोक्षार्थ-प्रयासो निष्कलः।

अथ संसारावस्थायां न वेद्यते अनादिमलावगुण्ठितमात्मनः स्वरूपम्, यथा पटान्तरिते घटे घटवुद्धिने भवति, एवं मललिसे 20 आत्मिन आत्मबुद्धिने भवति; तद्तद्युक्तम्, दृष्टान्तदाष्टीन्ति-क्योः वैवन्यात्—पटान्तरिते घटे घटवुद्धिने भवति पटान्तर्धाने सित इन्द्रियेण साकं सम्बन्धो नास्ति तद्भावाद् घटे नेन्द्रियजं विज्ञानं सम्पद्यते। इह तु पुनः मलावगुण्ठनेन कस्य व्यवधानं कियते ? न वेथवेद्कयोर्व्यवधानं कियते। वेद्यं वेदकं च आत्म-25 सक्तपमेव—यथा बौद्धानां स्वसंवेद्यं विज्ञानम्, तद्य विषयसद्भा-

वेऽि वेद्यते तद्भावेऽि वेद्यते, य(त)धात्मनः खसंवेद्यं स्वरूपं मलसङ्गावेऽि वेद्यते तद्सङ्गावेऽि वेद्यते, मलस्याऽिकंचित्कर-त्वाद् आत्मनोऽधीन्तरत्वेनाऽवस्थानात् । अथ ताद्गत्म्येन स्थितािन मलािनः, तदा 'मलािन अपनीयन्ते' किमुक्तं ५भवति शात्माऽपनीयते । तत्रश्च मोक्षाभावप्रसङ्गः ॥ छ ॥

[ § ७. मीमांसकमतेनापि आत्मानुमानस्यासंभवित्वप्रकटनम् । ]

तथा मीमांसकमतेनापि आत्मानुमानं न प्रवर्तते, प्रमाणान्तरानवधारितार्थविषयत्वाभ्युपगमात् प्रमाणानाम् । नियतविषयाणि हि प्रमाणानि प्रतिपद्यन्ते – प्रत्यक्षावसेये नानु10मानं प्रवर्तते, अनुमानावसेये च प्रत्यक्षां न प्रवर्तते ।
ततश्च इतरेतरच्यावृत्तिविद्योषविषयाणि । तद्यु(तदु)क्तम् –
"विद्योषेऽनुगमाभावः" विद्योषो नियतप्रमाणग्राह्योऽथैः,
तथाभूतेऽथैंऽङ्गीकियमाणे अनुमानस्याऽनुगमाभावः । अनुगमः सम्बन्धः, तदुहणानुपपत्तिः ।

15 अर्थे(थ) प्रत्यक्षाचवधारितेष्यर्थे अनुमानं प्रवर्तते ; नन्वेवं प्रत्यक्षानुमानसाधारणोऽर्थः प्रसक्तः । साधारणता समानता । "सामान्ये सिखसाध्यता" प्रत्यक्षावगतत्वात् । अनिधगतार्थ-गन्तृचिद्रोषणं च अपार्थकम् ।

अथवा, सामान्ये सिद्धे साधनम् इत्यन्योऽर्थः। सामा-20न्ययोः गम्यगमकभावोऽभ्युपगम्यते मीमांसकेन। नच तत् सामान्यं विद्यते, यथा च न विद्यते तथा प्रागेवोदितम्। तनश्च सिद्धस्य साधनम् – विद्यमानस्य साधनम्। नच अग्नित्धमस्ति। तदभावे कस्येदं ज्ञापकम्?

अथवा, सिद्धं साधनं सिद्धसाधनम् इत्यन्योऽर्थः। विद्य-25मानं साधनम्। नच धूमत्वसामान्यमस्ति। तच(त्त्व)विद्यमानं सामान्यम्। कथं सामान्यं साधनं भवितुमहीति ? अथवा, सिन्धसाधनम् – ज्ञातमनुमानं साधनं भवति, न च धूमत्वं ज्ञातं खयमसत्त्वात्, अथवा ग्रहणोपायाभावात् तस्य अनुस्यूतं रूपम्। नच तत् आत्मन्यनुस्यूतम्। नापि एकस्यां व्यक्तौ अपि तु बहुीषु व्यक्तिषु। नच बहुचो व्यक्तय वपलभ्यन्ते, अपि तु एकैव धूमव्यक्तिरुपलभ्यते। नच ए- 5 कस्यां व्यक्तौ अनुगतात्मतया सामान्यसंवित्तिरस्ति। नची-कारान्तरसामान्यम्॥ छ॥

[ ९. ताथागतसंमतस्यानुमानस्य निरासः ]

तथा, ताथागतानामपि अनुमानं न प्रवर्तते सम्बन्धानव-गते: । तदनवगतिश्च – किं सामान्ययोः सम्बन्धावधारणम्,10 आहोस्वित् सामान्यखलक्षणयोः, खलक्षणयोर्घ ? तद्यदि सामान्ययोः सम्बन्धावधारणं कियते; तद्युक्तम्, सामान्य-स्याऽसंभवान्न तयोः सम्बन्धः । नापि सामान्यखलक्षणयोः सम्बन्धावधारणं कियते, सामान्यस्याऽसन्त्वात् ।

अथ खलक्षणयोः सम्बन्धावधारणम्; तत्रापि किम् अ-15 र्थयोः, ज्ञानयोः, ज्ञानार्थयोवी ? तद्यदि अर्थयोः सम्बन्धाव-धारणम्; तद्दहमधूमयोईतुफलभावज्ञानं किं सत्तामात्रेण, आहोस्वित् तदाकारयोगित्वेन, तज्जन्यत्वेन वा, सामस्त्येन वा ? तद्यदि सत्तामात्रेण दहनधूमसंवेदनमपदिइयते; न केवलं तद्दहनस्य तत् संवेदनम्, त्रैलोक्यस्य तत्संवेदनं प्रसक्तम्, उप-20 कारविनिधिक्तस्य सत्ताऽविद्योषात्।

[ § १. प्रसङ्गात् ज्ञानस्य विषयाकारत्वं विचार्यं तत्खण्डनम् । ]

अथ तद्दहनाकारयोगित्वेन तस्य संवेदनमिभधीयते; यथा द्हनेन खिनभीसमुत्पादितं तथा गन्धाकारोपरक्तगन्धादि-ज्ञानेनापि खिनभीसमुत्पादितम्। ततश्च ज्ञानाकारं तदुत्पचते25 इति युक्तं भवति गन्धाचाकारम्, ततश्च अनेकाकारयोगित्वे सित प्रतिकर्मव्यवस्था न लभ्यते। अथ गन्धादिज्ञानं न गन्धा- चाकारमपेयति दहनज्ञाने; तदानीं ज्ञानाकारापिकत्वमपि न रूभ्यते, ज्ञानतादात्म्यव्यवस्थितोऽसौ गन्धाकारः तदनपेकत्वे ज्ञानाकारोऽपि नार्षितः स्यात् । तत्रश्च दहनचिज्ञानम् अविज्ञानम् । निरवयवं च गन्धादिज्ञानम्, नैकदेशेन आकारापिकत्वम् । ५ अथ निराकारं गन्धादिज्ञानम्; प्रतिकर्भध्यवस्था तर्हि न रुभ्यते, तस्य दहनज्ञानस्यापि निराकारताऽस्तु ।

किंच, दहनाकारयोगित्वेन यदि दहनसंवेदनम्; तदा पृवेविज्ञानाकारयोगित्वेन पूर्वविज्ञानस्यापि तद्येदनं प्राप्तम्, तदाकारयोगित्वात् तदुत्पाचत्वाच। अथ तथा(दा)कारयो-10गित्वे तदुत्पाचत्वे च तस्य तद्येदनं न भवति; विषयस्यापि तर्हि तद्येदनं किम्, इह इयस्य विसंवादात् ? अथ तद्विज्ञानं विदितम् इति कृत्वा न वेचते ज्ञानान्तरेण; एवं विषयस्यापि तद्येदनं न प्रामोति पुरुषान्तरावधार्यमाणस्य।

अपि च, यदि द्हनाकारयोगित्वेन द्हनस्य तहेद्नम्; 15वस्तुत्वाकारयोगित्वेन नयनादेरिप तत्संवेद्नं प्रसक्तम्। अथ नयनादेरसाधारणाकारापेकत्वं न विद्यते; तेन तेषां तत्संवेदनं न भवति, नीलस्य खभवनदेशकालखभावानपेकत्वात् खका-रणकलापोत्पाद्यखभावानपेकत्वात्व। तद्पेकत्वे च नीलाकार-योगिता स्यात् तत्कारणजन्यत्वं च। एककालीनत्वे एकका-20रणजन्यत्वे च हेतुफलभावानुपपितः सहोत्पन्नयोगोविषाण-योरिव। अथ असाधारणाकारत्या नोपजायते अपि तु नील-मात्र प्रतिच्छायत्येव उपजायते; यद्येवं नयनादिखलक्षणा-कारत्या उपजायमानं नयनादेः तदुहणं भवेत्।

अपि च, दहनाकारता दहनविज्ञानात् किं भिन्ना, अभिन्ना 25वा ? यदि भिन्ना; सा किं तात्त्विकी, आहोस्विद्तात्त्विकी ? त्वादि तात्त्विकी; तद्गति: कथम् ? न खसंवेचत्वेन नापि जनकत्वा-ऽऽकारापिकत्वेन। खसंवेद्या न अवित विज्ञानकार्य-(काय)व्यतिरेकात्। नापि जनकत्वाऽऽकारापिकत्वेन गृहयते। अथीं हि आकारमपियति न विषयाकारता। तदाकारापिकत्वे वा प्राप्ता आकारपरम्परा। अथ अतान्त्विकी विषयाकारता; सा अतान्त्विकत्वेन असंविदितदेहा कथं प्रतिकर्मनियामिका 5 भवति?

अथ अन्यतिरिक्ता; सा किं ताक्तिकी, आहोस्विद् अताक्तिकी? यदि ताक्तिकी; सा किं जडात्मिका, आहो-स्वित् चित्स्वभावा? तचिद् जडात्मिका; तदा ज्ञानाऽन्यति-रेकित्वं न संभवति चिद्चिद्रोरेकत्वायोगाद्न्योन्यपरिहार-10 स्थितिधर्मत्वेन । अथ चिद्रात्मिका; तदा परिभाषामात्रं भिचते – ज्ञानं विषयाकार इति । अथ अताक्त्विकी; तदा ज्ञानस्याप्यताक्त्विकत्वम् । न च ज्ञानन्यतिरिक्ता विषयाकारता नास्ति, अपि तु ज्ञानस्वरूपमेव विषयाकारतात्मकमपद्ग्यते । तच नयनार्थालोकसाधारण उत्पाचत्वेन समं संवेदनं प्रसक्तं 15 सर्वकारकाणाम् ।

[ § २. द्रष्टान्तीभूतस्यादर्शस्य मुखद्भपतास्वीकारार्थस्य विकल्प्य निरसनम् । ]

यद्युक्तं केनापि – "आद्द्यीमण्डलं मुख्रूपतां स्वी-करोति न च आद्द्रीरूपतां परित्यजित तथा ज्ञानमपि विषय-रूपतां स्वीकुर्वन्न विज्ञानरूपतां त्यजित " तद्य्ययुक्तम्,20 आद्द्यीमण्डलस्य मुखरूपतास्वीकरणार्थो वक्तव्यः – किं मुख-तादात्म्यम्, आहोस्विद् अविरलदेशोत्पादः ? तद्यदि तादा-त्म्यम्; कथं न आद्द्रीरूपतां जहाति ? एकं हि इदं वस्तु – तत्ता-दात्म्ये मुख्यम् आद्द्रीं वा। अथ अविरलदेशोत्पादो मुख्य्य स्वीकरणम्; तदानीम् आकारस्यापि स्वीकरणम् अविरलदेशो-25

१. काया - इत्येवं परिमार्जितम्।

त्पाद् एव प्राप्तः, ततश्च नाकारेण प्रतिकर्भव्यवस्था कियते। अनवगतरूपेणैव च स्थितेः। दहनज्ञानं यदि साकारं तथापि दहनग्रहणं न भवति।

इतोऽपि दहनग्रहणं न भवति। किं तद् अवगतम्, अन-5वगतम्, तिंक ज्ञानान्तरवेद्यम्, खसंविदितं वा? यदि ज्ञानान्तरवेद्यम्; तद्युक्तम्, न ज्ञानं ज्ञानान्तरवेद्यं भवत्पक्षे। अथ खसंवेद्यम्; तद्युक्तम्, विषयदृष्टान्तवलेन निराकृतं नैयायिकै:। अथ अनवगतम्, न तर्हि तद् दहनस्य ग्रहणम्। "अप्रत्यक्षोपलम्भस्य नार्थदृष्टि: प्रसिद्ध्यति" इति न्यायात्।

10 अपि च यत् तत् दहनग्रहणम् – तन्न किमवभाति – किम् अर्थः, ज्ञानम्, उभयं वा ? यदि अर्थः प्रतिभातिः; तद्-युक्तम्, असंविदितायां संवित्तौ तत्संवित्त्ययोगात् । अथ ज्ञानम्; [न] तर्हि दहनधूमयोः सम्बन्धोऽवगतः तत्संवित्ति-पूर्वकत्वात् सम्बन्धवुद्धेः । अथ उभयं प्रतिभातिः; तद्युक्तम्, 15एकोपलम्भस्या(स्य) ब्रितीयाकारपरिहारस्थितिधर्मत्वात् । न च दहनज्ञाने ज्ञानार्थाकारौ प्रतीयेते अपि तु दहनस्यैव प्रतिभासनात् ।

अथ दहनोत्पाद्यत्वेन तत् दहनस्य संवेदनम्; कथं तत् दहनेनोत्पाद्यते ? किम् अतज्ञननस्वभावेन, तज्जननस्वभा-20वेन वा ? यदि अतज्जननस्वभावेन; अतज्जननस्वभावः कथ-मसौ तज्जनथेत् ?

अथ तज्जनस्वभावः; न तर्हि दहनाद् धूमस्योत्पित्तः, दहनस्य दहनज्ञानोत्पादकस्वाभाव्येन धूमोत्पादकत्वायोगात्। अथ तेनैव स्वभावेन धूममुत्पादयति; प्राप्ता विज्ञानस्यापि 25धूमस्पता, धूमस्य वा विज्ञानस्पता, अभिन्नात्मोत्पाद्यते, भेदकं च न बीजमस्ति। अथ स्वभावान्तरेण जनयित ; [न] एकस्य स्वभावद्याभा-वात् – स्वभावद्रये च एकतानुपपन्ना । ततश्च दहनेन धूमोत्पा-द्नं कियते न तदा स्वज्ञानमुत्पाद्यित । ज्ञानं विना केन हेतुफलावधारणं कियते ? अथ दहनो दहनज्ञानमुत्पाद्यित ; न तर्हि दहनस्य धूमोत्पादकत्वम्, तद्भावात् न बाह्यार्थयो- 5 हेंतुफलभावावधारणं दहनादिज्ञानेन शक्यते कर्तुम् ।

[ § ३. कार्यानुमाननिरासाय दहनधूमयोहेंतुफळभावानुपपत्तेर्षुनरुपक्रमः । ]

इतोऽपि दहनधूमयोः हेतुफलभावानुपपत्तिः। यथा अवि-चित्रदहनस्वरूपस्य पूर्वीपरानेककार्याविभीवकृत्वं न प्रति-पद्यते भवद्भिः तथा अनायत्तविकारस्य युगपदुत्पन्नानेककार्या-10 विभीवकत्वमपि न प्रत्येतव्यम्। अथ अभ्युपगम्यते युगपद्-नेककार्योत्पादकृत्वं युगपद्नेककार्योत्पाद्नद्यक्तियुक्तस्योत्पत्तेः; यद्येवम् – क्रमभाव्यनेककार्याविभीवकत्वस्योत्पत्तेः अयुग-पद्कं कार्यं विद्ध्यात्। विद्धात्येव इति चेत्; इद्मापे-क्षिकृत्वं यत् क्रमभाव्यनेककार्यजनकात्मकं स्वरूपम्। एत-15 द्भ्युपगमे अभ्युपतहानमापद्यते। अथ अविचलित्रूपेण पूर्वापरकार्यं न जन्यते; तद्य युगपदिप न क्रुर्यात् अनायत्त-विकारः। तत्रश्च न दहनाद् धूमस्योत्पत्तिः।

अथ एकमेव तेन ज्वलनेन जन्यते; किं तदेकम् – विज्ञा-नम्, धूमो वा? तद्यदि विज्ञानमेव जन्यते; न तर्हि धूमं20 दृष्ट्वा अग्निं(ग्निः) प्रतीय[तेऽ]तद्वयापारलब्धजन्मवन्त्वात्। अथ धूम एव उत्पाद्यते; तदा तद्विज्ञानं विना केन हेतुफलभावोऽ-वगम्यते?

इतोऽपि दहनस्य घूमाविभीवकत्वं न जाघटीति – किं निमित्तभूतेन घूमोत्पादनं क्रियते, किं वा उपादानभूतेन ?25 तचिद् निमित्तभूतेनोत्पाचते; तदा घूमरूपता न प्रामोति उपा-दानं विना । अथ उपादानभूतेनोत्पादनं क्रियते; ननु असमानजा-तीयं कथसुपादानकारणं भवेत्? अभ्युपगमे वा देहेन्द्रिय-संघातादेव गभीदी विद्यानं अविष्यति अलं परलोकविज्ञान-कल्पनया।

- 5 अथ समानजातीयेन विज्ञानेन विना न विज्ञानस्य उद्गतिः इति चेत्; एवं तर्हि धूमस्यापि असमानजातीयात् दहनात् कथमुत्पत्ति ? अथ रूपरूपतया वहेः समानजातीयत्वम्; एवं देहादेरपि समानजातीयत्वं खलक्षणरूपतया । इद्मेव चेतसि समारोप्य उक्तम्— " दारीरादेव इति वृहस्पतिः "।
- 10 अथ ज्ञात्ररूपतया न समानजातीयत्वं देहस्य; दहन-स्यापि धूमरूपतयाऽसमानजातीयत्वम् । नियतकारणजन्या-कारतया नियतदेशकालस्वभावतया च सर्वे भावाः अन्योन्य-व्यावृत्ततनवः। न च तेषाम् अन्योन्याकारानुगमोऽस्ति, नाप्येकजात्यनुगमः। तदुक्तम्-
- 15 " सर्वे भावाः खमावेन खखमावव्यवस्थितेः । खभावपरभावाभ्यां यस्माद् व्यावृत्तिभागिनः ॥ "

ततश्च भिन्नजातीयात् सर्वे जायमानं दृष्टम्, न समान-जातीयाद्भवत् किंचिद् दृष्टपूर्वम् । एवं च भिन्नजातीयं देहा-दिकं गर्भादौ विज्ञानसुत्पाद्यिष्यति । ततश्च न परलोकः 20प्रसिद्ध्यति ।

अथ समानजातीयं विज्ञानं विना विज्ञानं नोत्पयते; तदा न कस्यविद्वत्पत्तिः स्यात्, समानजातीयकारणासंभवात्। ततम्ब कार्योनुमानं हीयते।

इतोऽपि दहनधूमयोः हेतुफलआवावधारणं कर्त्तु नैव रा-25क्यते - किस् एकेन ज्ञानेन दहनधूमयोईतुफलआवावधारणं कियते, आहोस्वित् प्रतिनियतेन ज्ञानेन? तद्यदि एकं ज्ञानम् उभयावगाहकं गीयते; तदा ज्ञानस्य अक्षणिकत्वमापचते धमहेतोवी।

अथ प्रतिनियतेन ज्ञानेन पूर्वीपरावधारणं क्रियते; तद्-युक्तम्, धूमावगाहकेन विज्ञानेन तत्सत्तामात्रं प्रयोत्यते। तत्स्व-रूपमात्रपर्यवसायिना तत्स्वरूपास्तित्वं विधीयते तदुक्तम्— 5 "सामान्ये सिद्धसाध्यता"। सामान्ये धूमास्तित्वमात्रे धूम-ज्ञानस्य प्रामाण्यमस्ति।

"विशेषेऽनुगमाभावः"। विशेषे भेदे दहनेन सह पूर्वी-परिवकल्पो(ल्पे) अनुगमाभावः व्यापाराभावः। न शकोति धूमज्ञानमवगन्तुम् – 'किमेतद् धूमस्वरूपं दहनात् पूर्वं सह 10 पश्चाद्वा जातम्?' धूमज्ञानस्य दहनात्मा पिशाचतुल्यतया व्यवस्थितः – यथा धूमज्ञानं पिशाचादिस्वरूपं न विषययति तेन सह पूर्वीपरसहभावं न शकोति स्थापियतुं धूमस्य; दहनस्यापि धूमज्ञानेन स्वरूपं नावसितम्, तेन सह पूर्वीपर-सहभावेन धूमज्ञानं धूमस्वरूपं नावगन्तुं शकोति।

अथ यद्यपि घूमज्ञानं दहनस्य स्वरूपं न विषययति तथापि स्वज्ञानेन दहनस्वरूपं विषयीक्रियते, पिशाचादेस्तु स्वरूपं न केनाप्यवसितम्, तेन सह पूर्वापरभावो नावगम्यते घूमस्य; तदेतद्युक्तम्, दहनज्ञानेनापि दहनास्तित्वमात्रमवसितम्, न तु घूमेन सह पूर्वापरसहाविकल्पः। सती सत्ता दहनज्ञानेन20 प्रद्योत्यते। सा तु घूमात् किम् – पूर्वं सह पश्चाद्या चिरोत्पन्ना प्रत्ययोत्पन्ना अनुत्पन्ना वा? नायं दहनज्ञानव्यापारस्य विषयः अपि तु तत्सत्तामात्रप्रतिबद्धं तद्स्तित्वं विद्धाति। पिशा-चोऽपि स्वज्ञानेनावगतः। कथं? ज्ञायते, सोऽपि स्वज्ञानावगा-हितदेहोऽस्तु – यदि नाम तेन सह धूमज्ञानं पूर्वापरसहभावं25 न शकोति प्रकाशियतुं धूमस्य। इतोऽपि दहनधूमयोईंतुफलभावावधारणं न शक्यते कर्त्तुम्। धूमज्ञानसत्ताकाले धूमसत्ता न विद्यते ज्वलनज्ञान-सत्ताकाले ज्वलनसत्ता न विद्यते। न(ना)विद्यमानस्या(स्य) ग्रहणं नाम, अन्यथाग्राहि(थाऽग्राहन्य)केशोण्डुकस्यापि ग्रहणं 5स्यात्।

अथ केशोण्डुकस्य सर्वदा सत्ता न विद्यते – न ज्ञानकाले नापि पूर्वम्, दहनादेस्तु पूर्वे सत्ता विद्यते। यदि नाम 'ज्ञान-काले नास्ति पूर्वे तु विद्यते' इति; सुव्याहृतमेतत्! गृहीति-काले नास्ति गृहीतेस्तु पूर्वमस्ति, गृहीतिमन्तरेण सुस्थितानि 10वस्तूनि! अथ ज्ञानजनकत्वेन पूर्वे विद्यते; तज्जनकत्वं केनाऽव-गम्यते, विज्ञानस्य स्वतनुद्योतकत्वेन पर्यवसितेः? ततश्च पिशाचकल्पौ दहनधूमाकारौ, तथोईतुफलभावावधारणाय न प्रस्थक्षम्।

अथ ज्ञानावलीढतदाकारान्यथानुपपत्त्या तयोः खरूप-15व्यवस्था क्रियते; तद्युक्तम्, आकारो हि प्रागेवापोदितः, न च आकारार्थयोः प्रतिबन्धोऽवधारितः, तद्नवधारणे कथम् आकारोऽर्थ गमयति ? एवं तावद्र्थजन्यत्वं न शक्यते ज्ञान-स्यावधारियतुम्। नाप्यर्थस्य अर्थजन्यत्वम्। एवं हेतुफलभावा-नवधारणात् कथं धूमं दृष्ट्वा अनुमिनोति अग्निम्।

20 [ § ४. विकल्प्य विषयासंभवदर्शनेनानुमानस्य निरासः । ]

अपि च, आनुमानिकं ज्ञानं किंविषयम् – किं अध्या-दिखलक्षणविषयम्, आहोस्विद् वस्तुस्(भू)तसामान्यविषय-[म्], [अवस्तुभूतसामान्यविषयं वा], विकल्पविषयम्, खांदा-विषयम्, निर्विषयं वा?

25 तचिद् खलक्षणविषयम्; तदा प्रत्यक्षानुमानयोर्भेदो न प्राप्नोति, खलक्षणविषयत्वेन स्पष्टाकारतानुमानज्ञानस्यापि प्रसज्यते, 'अस्पष्टाभम्' च भवद्भिः प्रतिपद्यते न त्वन्यैः।

अन्ये तु वद्नित – ''खलक्षणमेव स्पष्टाकारम्''। यदि नाम प्रत्यक्षग्राहर्यं स्वलक्षणं विस्पष्टम् अनुमानग्राहर्यम् अविस्प-ष्टम्, स्वलक्षणस्यैवायं भेदः। एकोऽग्निः प्रत्यक्षजननयोग्यः अन्योऽग्निः अनुमानजननयोग्यः। प्रत्यक्षजननयोग्येऽग्नी आनु-मानिकं ज्ञानं यदि भवति - भवति प्रत्यक्षानुमानयोर्भेदः कदा- 5 चित्, यावता आनुमानिकज्ञानजननयोग्योऽग्निः अन्य एव । अथ स्वलक्षणविषयसाम्याद् अभेद्परिकल्पना प्रत्यक्षानु-यदोवम् – गन्धरसादिज्ञानानां स्वलक्षणविषय-साम्यात् सर्वेषामभेदः प्राभोति – सर्वे गन्धज्ञानं रसज्ञानं वा वक्तव्यम् । अथ खलक्षणविषयत्वे सत्यपि अवान्तरभेद्-10 विवक्षया गन्धादिज्ञानमपदिइयते; यद्येवम् - सत्यपि अग्नि-विषयत्वे प्रत्यक्षानुमानज्ञानयोः अवान्तरभेदविवक्षया प्रत्यक्षा-नुमानज्ञानव्यपदेश:। अथ करणभेदेन गन्धादिज्ञानानि भिचन्ते; तदा प्रत्यक्षानुमानयोः करणभेदोपपत्तेः भेदोऽस्तु। एवं च यदुक्तम्- " खलक्षणविषयानुमानं भवति " तन्मूढो-15 क्तम् , अग्निप्रपञ्चस्य प्रतिभासनात् ।

अथ वस्तुभृतसामान्यविषयम्; न, तद्भावाद् विज्ञान-जनकत्वासंभवाच। न च जनकत्वमन्तरेण विषयार्थ उप-लभ्यते।

अथ अवस्तुभूतसामान्यविषयम्। तदुक्तम् – " वैकल्पिकं20 सामान्यं बुद्धयुपद्शितरूपम् "; एतद्पि न युक्तम्, अविद्य-मानं सामान्यं कथं बुद्धेविषयभावं प्रतिपद्यते ? किम् – सत्ता-मात्रेण, सहोत्पादेन वा, जनकत्वाऽऽकारार्पकत्वेन वा? सर्वस्थासंभवे विषयार्थो भणनीयः। यदि च जनकत्वाद्य-भावेऽपि बुद्धौ प्रतिभाति सामान्यम्; तदा रूपादेरपि जन-25 कत्वं न कल्पनीयम् – रूपं विज्ञानमकुर्वत् प्रत्यक्षं स्यात्। यदिप " दृश्यविकल्प्यावर्शविकीकृत्य तद्ध्यवसायेन प्रवर्तते " इत्युक्तम् । दृश्यं बाहृत्यं रूपादिस्वलक्षणम्, विकल्पः(प्यः) वुद्धिसमारोपिताकारः । किं पुनरनयोः एकीकरणम् ? किम् – अमेदेन उत्पादनम् , किं वा अमेदेन अवधारणम् , आहोस्वित् संघटना कियते ? तद्यदि अमेदेन उत्पादनम् ; सद्सतोरमेदेन उत्पादनं हतत्रपादने नान्यो वक्तुमईति । अमेदेनोत्पादने च भावस्याभावप्रसङ्गः , सामान्यस्य वा वस्तुत्वं प्राप्नोति , तद्वस्तुत्वे स्वलक्षणविषयमनुमानम् । प्रत्यक्षाऽनुमानयोर्भेद्बीजमन्वेष्ट्य्यम् ।

10 अथ एकीकरणम् – एकत्वेन प्रतीयमानत्वं दृइयविक-रुप्ययोः; तदुक्तं(तद्युक्तम्), किम् एक एव आकारं: प्रति-भाति, आहोस्विद् आकारद्रयम् ?

तचित् एक एव आकारः प्रतिभातिः; तित्कं दृश्याकारः, आहोस्विद् विकल्पाकारः? तचित् दृश्याकारः प्रतिभातिः; तदा 15स्वलक्षणविषयमेव अनुमानं प्रसज्यते।

अथ विकल्पाकारः प्रतिभातिः; तस्य सर्वोपाख्यारहित-त्वेन प्रतिभासाविषयत्वाद्वाप्येतद् वक्तव्यम् – स्वलक्षणमेष

20 ... काराव्यतिरिक्ताव्यतिरिक्तो वा ? यद्यव्यतिरिक्तः; तदा स्वलक्षणविषयमनुमानं प्राप्तम् । समारोपितं च सामान्यं प्रतीयते इति न वक्तव्यम् । तात्त्विकं च सामान्यं प्रसज्यते । """[दृश्या]तात्त्विकत्वप्रसङ्गो वा । अथ व्यतिरिक्तो विक-ल्पाकारः; तर्हि न वक्तव्यम् – तदारोपद्वारेण प्रतीयते स्वल-25क्षणविकल्पाकारान्तरितत्वात् ।

अथ घटना कियते स्वलक्षणेन सामान्यस्य; तद्सत्, सद्सतोंघटनाऽयोगात्। सतोघटना दृष्टा यथा चक्षुघटयोः।

पव आकारः ' इत्यतः ' व्यतिरिक्ताव्यतिरि ' इत्यन्तं घृष्टम् । २. घटना – घृ० ।

अथ सामान्यखलक्षणाकारह्यं प्रतीयते; एवं तर्हि अन्योन्यविलक्षणी सामान्यखलक्षणाकारी प्रतीयते। ततश्च न वक्तव्यम् – "हर्यविकल्पा(ल्प्या)वर्थीवेकीकृत्य तद्ध्यवसायेन प्रवर्तते" इति। यदि च विविक्तमाकारह्यं प्रतिभाति; तदा खलक्षणविषयमनुमानं प्रसक्तम्। तद्धिषयत्वे मानयोर्भेदकारणं 5 वक्तव्यम्। सर्वोपाख्याविनिर्भुक्तस्य च सामान्यस्य प्रतीय-मानत्वं नोपपयते।

अन्यच, घूमोत्पादिते अग्निविज्ञाने अनिग्नव्यवच्छेद्रूपं सामान्यं प्रतिभातीति व्यपदिश्यते, अजलव्यवच्छेद्न प्रति-भातीति किं नाभ्युपगम्यते ? नाऽजलव्यवच्छेद्न जन्यते, नापि10 अनिग्नव्यवच्छेद्न, तद्नुत्पत्तौ प्रतिकर्मनियमानुपपत्तिः।

अथ निर्विषयम् आनुमानिकं ज्ञानम्; तद्युक्तम्, खांश-विषयत्वात् । नहि भवतां पक्षे निरालम्बनं किंचिद् विज्ञान-मस्ति, आत्मावगाहकत्वेनोत्पत्तेः । यदि च निरालम्बनं ज्ञानम्; क प्रवर्त्तेत निवर्तेत वा पुरुषः ? अगितः स्यात् । अथ दहनेन 15 तदुत्पादितम् इति कृत्वा दहनान्तिकमुपसर्पति; एवं घूम-ज्ञानोत्पादेऽपि यायात् ।

अथ खांदाविषयमनुमानम्; तदा प्रत्यक्षानुमानयोर्भेदा-नुपपत्तिः, प्रतीयमानज्ञानस्य खलक्षणात्मकत्वात् ।

[ § ५. ज्ञानयोः हेतुफलभावावधारणस्याशक्यत्वप्रतिपादनम् । ]

अथ ज्ञानयोः हेतुफलभावावधारणं कियते; तद्प्य-युक्तम्, ज्ञानयोरपि हेतुफलभावावधारणं न शक्यते कर्त्तुम् – कार्यज्ञानं हि स्वसंवित्पर्यवसितं न ज्ञानान्तरमात्मसात्करोति। तद्करणे 'केन निव(व)ित्तं मम स्वरूपम्' इत्येतत् कथं वेत्ति, तद्भिन्नज्ञानस्य पिशाचतुल्यत्वात् ? तत्र(न्न) ज्ञानं ज्ञाना-25 नतराद् भिद्यते। तद्भेदे कथं हेतुफलभावः, स्वात्मनि किया-विरोधात् ?

## [ § ६. प्रसङ्गाद् विज्ञानवादिकृत।वयविनिराकरणस्य प्रतिवादः । ]

यापि युक्तिरपिद्ष्टा – विज्ञानमात्रस्थिताववयविनिरा-करणपरा वृत्त्यनुपपत्त्यादिरूपा – " न किल अवयवी एक-देशेन वर्तते, नापि सर्वात्मना। एकदेशवृत्त्यभ्युपगमे हि 5अवयविनो भेद्प्रसंगः। अथ सर्वात्मना वर्तते; तर्हि अन्यत्रा-वृत्तिप्रसंगः " इत्यादिका; सापि न युक्तियुक्ता। कथम् ? किम् एकदेशशब्देन अवयवी अभिधीयते, अवयवो वा? यदि अवयव्यभिधीयते; तदा एकदेशेनैव सर्वत्र वर्त्तत इति ब्रूमः, स्वकारणात्रियमितस्य तथाभूतस्योत्पत्तेः।

10 अथ अवयवोऽभिधीयते तदेकदेशशब्देन; तदा न एकदेशेन अवयवी वर्त्तते, अवय[व]स्य अवयवे वृत्त्ययोगात्। भवतु वा अवयवेषु वृत्तेरभावोऽवयविनः, तथापि असत्त्वं न
सिद्ध्यति, तदेहोपलम्भस्य तद्स्तित्वविधानपरत्वात्। यथा
'अनुद्कः कमण्डलुः' इत्युक्ते सति उद्ककमण्डलुसम्बन्धा15भावः प्रतीयते, न तु कमण्डलोरभावः, तदुद्कस्य वा।

[ § ७. प्रसङ्गादनुपलन्धिपदार्थस्य विचारः । ]

अथ अवयविन उपलिब्धरेव नास्ति; सा किं दर्यानुप-लिब्धः, आहोस्विद् अदृर्यानुपलिब्धः ? यदि दृर्यानुपलिब्धः ; सा नोपपयते । दर्यशब्देन किमपदिश्यते ? उपलिब्धलक्ष-20णप्रासोऽथोऽभिधीयते । उपलिब्धलक्षणप्राप्तिश्च प्रत्ययान्तर-साकल्यं स्वभावविशेषश्च । एतचेद् विद्यते ; कथमनुपलम्भः ? उपलिब्धतारकसाकल्ये सित उपलब्ध्या भवितव्यम्, नानुप-लब्ध्या, तत्स्वभावनिबन्धनत्वात्तदुपलब्धेः । उपलिब्धलक्षण-प्राप्तस्य यदि अनुपलम्भः, अनुपलिब्धलक्षणप्राप्तस्य तर्हि उप-25लम्भः स्यात्, अनिष्टं चैतत् ।

यदि च घटविविक्तभूतलोपलम्भ एव घटस्यानुपलम्भः; तदा भूतलस्याप्युपलम्भो न भवेत्, तस्याप्युपलन्धिलक्षण- प्राप्तत्वात् । अथ उपलिधिलक्षणप्राप्तमुपलभ्यते भूतलम्; घटस्यापि उपलिधिपसंगः । अथ भूतलज्ञाने घटस्रक्षं नाव-भाति, तेन तस्यानुपलम्भः, घटाभावव्यवहारः क्रियते; तद्युक्तम्; घटावष्टव्धेऽपि भूतले भूतलज्ञाने घटो नावभाति, तत्रापि घटाभावव्यवहारप्रसक्तिः ।

तथा ज्ञानस्यापि उपलब्धिलक्षणप्राप्तस्य संवेदनं न भ-वेत् । ततश्च सर्वस्यासंवेदने नानुपलब्धिः, उपलब्धेरेव यतोऽ-नुपलब्धिः ।

यदि च भूतलाद्युपलिधरेव घटानुपलिधः; पिशाचादे-रिष सैवाऽनुपलिधरस्तु । भवतु, को दोषः? पिशाचाभाव-10 विनिश्चयः स्यात् । अथ न भवति पिशाचाभावविनिश्चयः; कुम्भाभावविनिश्चयाभावप्रसंगः स्यात् । अथ निरालम्बन-ज्ञानं दृश्यस्याऽनुपलिधः; निह भवतां पक्षे निरालम्बनज्ञान-मस्ति खांशपर्यविसतित्वात् ।

अथ अहर्यानुपलम्भः अवयव्यनुपलम्भः; सोऽपि त-15 त्सत्तां न व्यावर्त्तयति, यथा उपलभ्यमानत्वं वस्तुखरूपम्, तथा अनुपलभ्यमानत्वमपि वस्तुस्वरूपमेव। यथा कार्यस्य स्वकारणाजनकत्वं वस्तुस्वरूपं तथा अनुपलभ्यमानत्वमपि वस्तुस्वरूपमेव।नहि स्वकारणाजनकत्वे वस्तुस्वरूपमतिवर्त्तते। तथा अवयव्यपि कार्याजनकत्वेऽपि न स्वरूपं हास्यति, स्वहे-20 तोरेव कार्याजनकात्मकस्योत्पत्तेः।

> [ § ८. अवयविनिराकरणे प्रयुक्तस्य रक्तारकत्वप्रसञ्जनरूपस्य साधनस्य निरासः । ]

यद्पि साधनमन्यदुपदिष्ठम् – रक्तारक्तप्रसंगरूपम्; तद्-प्यसत्, रक्तता नाम का अवयविनः? किं नीलगुणात्मकत्वम्,25 आहोस्वित् नीलगुणाधिकरणत्वम्, नीलगुणाधिकरणद्रव्य-संयोगित्वं वा, तद्विरलदेशोत्पादो वा? यदि तावन्नीलगुणात्मकत्वं रक्तताः; तद्युक्तम्, स्फ-टिकपटादेरनीलात्मकत्वात् । अथ नीलगुणाधिकरणत्वं रक्तताः ; साप्यनुपपन्नाः , स्फटिकपटादेरवदातरूपयोगित्वात् ।

अथ नीलगुणाधिकरणद्रव्यसंयोगितवं रक्तता; सा स्व-5यमनभ्युपगता कथमवयविनं व्यावर्त्तयति ? अथ परेण इष्टा; यथेष्टा तथाऽविरोधित्वेनाऽभ्युपगता, निह संयोगावयविनो-विरोधोऽभ्युपगम्यते परेण यथाकृतकत्वाऽनित्यत्वयोः, साऽ-विरुद्धा कथमवयविनं विपर्योसयति ? 'रक्तताधिकरणश्च, नास्ति च' इत्यसंगतम्। यथा—नास्ति शब्दः कृतकत्वात्—तादगेतत्।

10 अथ रक्तता नास्ति घटस्य; तथापि असत्त्वं न सिद्धवाति। रक्तताभावे तु अभावः कथं भवेत्? तदभावे विज्ञानाभाव-प्रसंगः।

अथ एकस्य विरुद्धावेती रक्तताऽरक्तताकारी; केनेष्टी विरुद्धतया? नीलद्रव्यसंयोगो हि रक्तता, तदभावोऽरक्तता, 15ती च अर्थान्तरभूती। न च तयोभेंदे अवयविनो भेद उप-पचते, ताभ्यां तस्य भिन्नत्वात्। न च अन्यस्य भेदे अन्यस्य भेद उपपचते, विज्ञानभेद्प्रसंगात्। यदि च रक्तारक्तभेदेन अवयवी भिचते तदा अवयविद्धयं स्यात्, नाऽसत्त्वम्, विज्ञा-नाऽव्यतिरेकित्वं वा।

20 अथ अविरलदेशोत्पादो रक्तता नीलद्रव्यपटयोः; त-थापि असत्त्वं न सिद्धचिति, संस्कृतानां सत्त्वाभ्युपगमात्।

[ § ९. अवयविनिराकरणे प्रयुक्तस्य आवृतानावृतस्वप्रसङ्गस्य खण्डनम् । ]

यचान्यत् साघनमुक्तम् – आवृताऽनावृतप्रसंगरूपम् – "एकस्मिन्नवयवे आवृते आवृतः, अनावृते अनावृतः"; तदेत- 25द्युक्तम्। तद्यदि अवयवावरणे अवयवी आवृतोऽनावृतो वाऽ- भ्युपगम्यते परैः, तद्वयवानामतीन्द्रियत्वेऽपि हि उपलम्भाभ्यु-

पगमात्। न च अवयवानामावृतत्वेऽनावृतत्वे वा अवयव्या-वृतोऽनावृतो वा। अपि तु यदा वस्त्राद्यावरणेन देवद्त्तेन्द्रिय-घटसम्बन्यविघातः क्रियते तदा 'आवृतः' इत्यपदिश्यते। यस्य तु वस्त्रादिनाऽऽवरणेन देवद्त्तेन्द्रिय-घटसम्बन्धवि-घातो न क्रियते, तद्पेक्षया अनावृतव्यपदेशः। यथा भवत्पक्षे 5 स्वकारणानुत्पाद्कत्वेन अजनकत्वमभिधीयते, न च स्रूपभेद्-मासाद्यति॥ छ॥

[ § १०. अवयविनिराकरण प्रयुक्तस्य चलाचलत्वकृतस्य अवयविभेदप्रसङ्गस्य प्रत्योदेशः । ]

यदिप अपरमभिहितम् — चलाचलत्वसाधनम् — "अव-10 यवे चलित चलत्ववयवी, अवयवान्तरे चाऽचलित न चलित — तत्रश्रलाचलत्वे अवयविनो भेद्प्रसंगः "; तदेतद्युक्तम्, चल-नस्य स्वयमनभ्युपगमात्। तद्भावे कथं तेन अवयवी भियते ? अथ चलनं विद्यते; तिह इदं वक्तव्यम् — स्वविषयलक्षणम्, चलनस्पार्थस्य उत्पत्तेः। अथ परेणेष्टं चलनम् इति कृत्वा व्यप-15 दिश्यते; सत्यम्, इष्टं परेण। न तु अवयवे चलित अवयविन-श्रलनिष्टम्, ततो भिन्नत्वात्। नाप्यवयवान्तरस्याचलने अवयविनोऽचलनिम्वते, तस्यान्यत्वात्। अपि तु चलनयुक्तः चलतीति व्यपदिश्यते। चलनविकलो निष्कम्प इत्यभिधीयते।

अथ तदेव द्रव्यम् उपजातिक्रयं चलित अनुपजात-20 क्रियं च न चलित; सल्यम्, तदेव चलित, तदेव न चलि । नत्व(न्व)वयविनो भेदः प्रसन्धते; न प्रसंगः, चलनस्य ततोऽ-न्यथा(न्यत्वात्)। चलाचलव्यपदेशश्च अन्योपाधिकृतः। यथा भवत्पक्षे ज्ञानं कार्ये कारणं च व्यपदिश्यते – स्वकार्योपक्षया कारणम्, स्वकारणापेक्षया कार्यम्, न च तस्य भेदोऽस्ति,25 तथा अवयविचलाचलत्वेन न भेदो दृश्यते।

15

[ § ११. अवयविनिराकरणे प्रयुक्तस्य 'सर्वावयवग्रहणेन' इत्यादिविकल्प-जालस्य निरासः ]

यद्ग्युक्तम् – "किं सर्वावयवग्रहणेन अवयवी गृह्यते, किं वा कित्रियावयवग्रहणेन गृह्यते ? यदि च सर्वावयव-ग्रहणेन गृह्यते ; तदा मध्यभाग-परभागाऽग्रहणे अवयव्य-ग्रहणेत्रसंगः । अथ कित्रियाऽवयवग्रहणे अवयविग्रहणमभ्यु-पगम्यते ; तदा करांहिग्रहणे अवयविग्रहणं स्यात् । अथ अव-यवग्रहणमन्तरेण अवयविग्रहणम् ; तदा सर्वदा ग्रहणं स्यात्।" तदेतत् सर्वमयुक्तम्, न सर्वावयवग्रहणपूर्वकमवयविग्रहणम्, 10नापि कित्रियावयवग्रहणपूर्वकमवयविनो ग्रहणम्, अपि तु तदेहेन्द्रियसन्निकर्षालोकादिसाकल्ये सित उपलम्भः। अन्यथा हि अवयवग्रहणपूर्वके ग्रहणेऽभ्युपगम्यमाने अवयव्यादेरनुप-लम्भः स्यात्।

[ § १२. अवयविनिराकरणपरायाः ' यत्र भिन्ने न तद्धिः ' इत्यादि-युक्तेः खण्डनम् । ]

यद्प्यन्यदुक्तम् – अवयविनिराकरणपरं साधनम्–
" यत्र भिन्ने न तद्बुद्धिर्घिया च न सा।
तद् घटं तु संवृतिसत् परमार्थसद्न्यथा "

तत्र यदि अवरुग्णे घटे घटबुद्धिर्न भवति घटस्याऽपर-20मार्थसत्त्वम्; नीलेऽपि प्रत्यस्तमिते नीलबुद्धिर्न भवति नील-स्याऽस्तमितत्वात् तदा नीलमपि अपरमार्थसत् प्राप्तम् । तथा, विज्ञानमस्तम्रुपगतं न वेद्यते तद्प्यपरमार्थसत् प्राभोति ।

अथ प्राक्तने विज्ञाने नीलान्तरे प्रत्यस्तिमते ज्ञानान्तरं वेद्यते नीलान्तरं च, न तु घटेऽवरुणे घटान्तरं वेद्यते; तत् किम् — 25जत्पन्नं न वेद्यते, आहोस्विद्नुत्पन्नम्? तद्यदि जत्पन्नं न गृह्यते; तत्रापि हि विज्ञानोत्पाद्नसमर्थमुत्पन्नं न गृह्यते, तद्विपरीतं वा? तद्यदि विज्ञानोत्पादनसमर्थमुत्पन्नं न गृह्यते ; तद्युक्तम् , यदि विज्ञानोत्पादनसमर्थमुत्पन्नं घटजातम् , तद्वद्यं गृह्यते अन्यथा नीलस्याप्यग्रहणं स्यात् । अथ विज्ञानजनकोत्पन्नस्या-ग्रहणम् ; तदा नीलस्याप्यनया वृत्त्याऽग्रहणे तस्याप्यपरमार्थ-सत्त्वं स्यात् ।

अथ अनुत्पन्नघटजातं न वेद्यते तेन तस्य अपरमार्थसत्त्वम् ; नील-ज्ञाने अपि अनुत्पन्ने न वेद्य(द्ये)ते तयोरपि अपरमार्थ-सत्त्वमापद्यते ।

अथ अवरुग्णे घटे घटान्तरं न प्रादुर्भवित विज्ञानजनकं कपालावस्थायाम्; यद्येवं निर्विकल्पके रूपज्ञाने नष्टे नान्यन्नि-10 विकल्पकं रूपज्ञानं जायते सविकल्पकावस्थायाम्। तथा, स्थूले नीले नष्टे नान्यत् स्थूलं नीलान्तरं भवित सूक्ष्मनी-लोत्पाद्काले। अथ तत्र नीलरूपताऽनुगता ज्ञानरूपता वाऽनु-गता; यद्येवम् इहापि कपालघटयोः खलक्षणरूपताऽनुगता।

यद्प्युक्तम् – " धिया च न सा – धिया बुङ्या विवे-15 च्यमाने न सा घटबुिङ्भवित नीलबुिङ्स्तु भवित "; तदे-तद्युक्तम्, किंभूतया बुङ्या विवेच्यते – किं निरालम्बनया, आहोस्वित् सालम्बनया? तद्यदि निरालम्बनया विवेच्यते; तदा विवेचनीयार्थो वक्तव्यः। यदि च निरालम्बनया विवेच्यमानस्य असत्त्वम्; तदाऽनया रीत्या नीलादेरप्यसत्त्वमापनी20 पद्यते। न च निरालम्बनमतिरस्ति।

अथ सालम्बनया घटो विवेच्यते; सा किम् आत्माल-म्बना, आहोस्वित् स्वकायव्यतिरिक्तालम्बना ? तद्यदि स्वका-यालम्बना सती घटस्य विवेचिका; तदा विवेचनीयार्थो व-क्तव्य:। यदि नाम स्वकायमात्रावभासा समुत्पन्ना; घटस्याऽ-25 सत्त्वे किमायातम् ? अथ तस्यां बुद्धौ घटो [ना]वभाति तेन तस्याऽसत्त्वम्; अनया भङ्गया नीलादेरपि असत्त्वमापद्यते ।

अथ सकायव्यतिरिक्तार्थीलम्बनया घटो विवेच्यते; किं [घटालम्बनया] घटो विवेच्यते, घटव्यतिरिक्तार्थीलम्बनया वा? 5तद्यदि घटालम्बनया विवेच्यते; तत्रापि विवेचनार्थी वक्तव्यः। तथा किं कियते-किं घटस्वाऽसत्त्वं प्रद्योत्यते, आहोस्वित् सत्त्वम्, उभयं वा, न किंचिडा? तद्यदि असत्त्वम्; तद्युक्तम्, निह अन्यविषया सती एतस्य प्रवोधिका अवितुमहित अति-प्रसंगात्, न जातु रूपविषयविज्ञान(नं) रसस्थापनाय अलम्।

- 10 अथ सत्त्वं प्रचोत्यते ; तथापि सत्त्वम्। स(सं)वृतिसत्त्वे वा नीलादेरपि संवृतिसत्त्वप्रसंगः। अथ उभयं प्रतिभाति ; न, तद्भावस्य अविषयत्वात । यथा विज्ञानस्य विषयतां न याति तथा प्रागेव प्रपश्चितम् । किंच, उभयं प्रचोतयन्त्या भावोऽपि प्रचोतितस्तया । तत्प्रचोतने च कथं घटस्य संवृतिसत्त्वम् ?
- 15 अथ न किंचिद्पि प्रचोत्यते तया; कथं तिह घटविषया सा अपिद्र्यते ? अथ घटभिन्नार्थविषया सा; तत्र वर्तमाना न कुम्भस्य अस्तित्वविधायिका, न व्यावर्त्तिका।

अथ तस्यां बुद्धौ कुम्भो न प्रतिभाति तेन तस्य संवृति-सत्त्वम्; यद्येवम्-बुद्धिविषयोऽपि बुद्ध्यन्तरे न प्रतिभाति, 20तस्याप्यायातं संवृतिसत्त्वम्। सर्वज्ञानानि च इतरेतरज्ञाने न प्रतिभान्ति – सर्वेषां संवृतिसत्त्वं प्राप्तम्। न चैतद्भ्युपगम्यते।

[ § १३. विज्ञानवादिना साधितस्य वाह्यार्थविकोपस्य निरासः । ]

यद्प्यन्यत्साधनमपदिष्टं बाह्यार्थापहृवे – " न किल वि-ज्ञानमसंविद्तिम् अर्थस्य वेदनम् । यद्यविद्तिमर्थवेदनं तदाऽ-25जातेऽपि ज्ञानेऽर्थो वेद्यः स्यात्, सन्तानान्तरज्ञाने च जाते

१ -या-वृष्टम्

देवद्त्तवेद्यः सोऽर्थः स्यात्, न चैतदुपपद्यते। तथा खसन्तित-पतिते परोक्षज्ञाने जातेऽर्थो न वेद्यः स्यात्। अथ ज्ञानान्तर-विदितमर्थस्य वेदनम्; तद्पि ज्ञानान्तरविदितम् इत्यायात-मान्ध्यं जगतः। अथ खसंविदितं तद्र्थस्य वेदनम्; ततश्च सहोपलम्भाद् एकोपलम्भतो वा बाह्यार्थविलोपः प्राप्तः "। 5

तदेतद्युक्तम्। यत्तावदुक्तम्-'ज्ञानान्तरिवदितं यदि ज्ञानम् अर्थस्य वेदनं तदा अनिष्ठा प्राभोति'। एतद्नम्युपगमेनैव पर्युद्स्तम्। अपि तु अविदितमेव ज्ञानम् अर्थस्य वेदनम्। नतु अजातेऽपि ज्ञाने अर्थो वेद्यः स्यात्; न वेद्यः, वेदनस्याभावाद् अर्थो न वेद्यते, न तु वेदनवेदनस्याभावाद्धों न वेद्यते।

यद्प्यन्यदुक्तम्-'सन्तानान्तरजाते च ज्ञाने सोऽथों वेद्यः स्यात्'; तद्प्ययुक्तम्, देवद्त्तसन्तितिपतिते जाते देवद्त्तस्य सोऽथोंऽपरोक्षः, न तु सन्तानान्तरपतिते ज्ञाने, अन्यथा हि सन्तानान्तरपतितं विज्ञानं खसंविदितरूपं जातम्। तस्मिन् जाते सोऽथों देवद्त्तस्याऽपरोक्षः स्यात्।

अपि च, रूपज्ञानं किं रूपगृहीत्यात्मकम्, आहोस्विद् अगृहीत्यात्मकम्? तद्यदि रूपगृहीत्यात्मकम्; तदा गृहीतमेव रूपं ज्ञानं ज्ञानान्तरवेद्यं भवतु खसंवेद्यं वा, न ज्ञानग्रहणपुर-स्सरमर्थस्य ग्रहणम्।

अथ रूपगृहीतिस्वभावकं न भवति रूपज्ञानम्; एवं तर्हि 20 खसंवेद्यं भवतु व्यतिरिक्तसंवेद्कसंवेद्यं वा भवतु अवेद्यं वा, न रूपस्य प्रत्यक्षता, यथा रसज्ञानस्वसंवेद्यत्वेऽपि न रूपस्य प्रत्यक्षता तद्वत् रूपज्ञानसद्भावेऽपि न रूपस्य प्रत्यक्षता रूप-गृहीतिस्वभावतयाऽनुपपत्ते:।

१ अत्रानुस्वारः पश्चाल्छुप्तो दश्यते ।

## [ § १४. बाह्यार्थविलोपायोपयुक्तस्य सहोपलम्भसाधनस्य विकल्प्य दूषणम् । ]

यद्प्युक्तम् - 'स्वसंवेद्यत्वे सहोपलम्भाद् विज्ञानार्थयो-रैक्यम् ' - एतद्प्यपनीतं द्रष्टव्यम् , स्वसंवेद्यत्वाऽसंभवादेव । 5न च सहोपलम्भाद् अर्थस्याऽभावः सिद्धन्यति अव्यतिरेको वा।

सहोपलम्भो हि ज्ञानैकधर्मः, अर्थैकधर्मः, उभयधर्मो वा ? तद्यदि ज्ञानैकधर्मः; तदा सह्ञाब्दार्थो नोपपद्यते। ज्ञानैक-धर्मत्वे च ज्ञानस्यैवास्तित्वस्थापकं नार्थस्य व्यतिरेकाभावा-वेदकं सहोपलम्भसाधनम् अतद्धर्मत्वात्। अथ अर्थेकधर्मः सहो-10पलम्भः; अत्रापि सह्ञाब्दार्थो वक्तव्यः। अर्थेकधर्मत्वे वा अर्थस्यैव सत्तां व्यवस्थापयति, ततश्च विपरीतसाधनाद् विरुद्धः।

अथ उभयधर्मः; कथमुभयधर्मत्वे अन्यतरलोपः? अन्य-तरलोपश्चेत्; नोभयधर्मता उपपद्यते। 'उभयधर्मता च अन्य-15तरलोपश्च' इति व्याहतमपद्दिश्यते। उभयधर्मत्वे च 'अर्थ-स्यैव विलोपो न ज्ञानस्य' इत्यत्र नियामकं वक्तव्यम्। तच नास्ति। न च उपलम्भोऽन्यतरसङ्गावं व्यावर्त्तयति, सङ्गावेऽपि दृष्टत्वात् यथा ज्ञाने।

अपि च कस्यात्र पक्षीकरणम् – किं विज्ञानस्य, उत 20अर्थस्य ? तद्यदि ज्ञानं पक्षयसि; तस्य किं साध्यते – अभावः, अव्यतिरेको वा ? तद्यदि अभावः; स किं ज्ञानस्य, उत अर्थ-स्येति ? यदि ज्ञानस्य तदा अभ्युपेतहानम्, हेतोश्च पक्ष-धर्मता न लभ्यते । अथ अर्थस्य; तदा असम्बद्धत्वम् – ज्ञानं पक्षयसि अर्थो नास्तीति व्याहतमपदिश्यते, सहोपलम्भस्य 25च व्यधिकरणत्वम् ।

अथ अव्यतिरेकः साध्यते; स किं ज्ञानस्य, आहोस्विद् अर्थस्य? तद्यदि अर्थस्य; तदाऽसम्बद्धाभिधातृत्वम् – ज्ञानं पक्षयसि, अर्थस्य चाऽव्यतिरेकप्रतिपाद्नं करोसि इति व्या-इतमपदिक्यते, अर्थोव्यतिरेको हि अर्थधर्मः।

अथ ज्ञानस्यैव अव्यतिरेकप्रतिपादनं क्रियते; तर्ति स्वस्मात्स्वरूपाद्व्यतिरिक्तम्, आहोस्वित् पररूपाद्व्यति-रिक्तम्? तद्यदि स्वस्मात् स्वरूपाद्व्यतिरिक्तं ज्ञानम्; तदा 5 अविवादेन सम्बोधयितव्याः।

अथ परस्माद्व्यतिरेकप्रतिपाद्नं क्रियते; स परात्मा तात्त्विकः, अतात्त्विको वा? तद्यद् अतात्त्विकः; ततोऽव्य-तिरिक्तं ज्ञानमपि अतात्त्विकं भवेत्।

अथ तात्त्विकः; सोष्यवधारितदेहो वा, अनवधारितदेहो 10 वा ? तद्यदि अवधारितदेहः; स किं भिन्नाकारतया अवगतः, अभिन्नाकारतया वा ? यदि भिन्नाकारतया अवधारितः; तदा भिन्नाकारावगाहकविज्ञानदृषितपक्षत्वेन सहोपलम्भहेतोर-सिद्धता कालात्ययापदिष्ठता वा।

अथ अभिन्नस्वभावतयाऽवधारितः; न तर्हि परात्मा, 15 'परात्मा च अभिन्नस्वभावतयाऽवधारितः' इति च व्याघातः। किंच, अभिन्नस्वभावतया यदि प्रागेवाऽवगाहितः; तदा किं तत्र सहोपलम्भसाधनेन प्रयोजनम् ? निष्पादितक्रिये कर्मणि साधनं सा[ध?] नन्यायमतिपतिति।

अथ अनवधारितदेहः; स परात्माऽस्तीति कथं जानीषे १२० न च अवधारितानवधारिताकारयोः एकत्वं बहुविदो वदन्ति । अनवधारिताकारैकत्वे च ज्ञानस्याप्यसंवेदनं प्रसक्तम् ।

अपि च सहोपलम्भः किं ज्ञानयोः, उत अर्थयोः, ज्ञाना-र्थयोः वा ? तद्यदि ज्ञानयोः सहोपलम्भः; तदा न द्वितीय-स्याभावोऽव्यतिरेको वा सिद्ध्यति, असिद्धश्च हेतुः, दृष्टा-25 न्तश्च साधनविकलः – द्विचन्द्रज्ञाने [न] ज्ञानयोः सहोपल-म्भोस्ति । अथ अर्थयोः; तदाऽसिद्धो हेतुः, न चान्यतरार्थ-लोपः । लोपे वा अन्यतरसिद्धौ बाह् चार्थव्यवस्थितिः । अथ ज्ञानार्थयोः सहोपलम्भः; तथापि हेतोरसिद्धता, दृष्टान्तश्च 5साधनविकलः ।

अथ सहोपलम्भात् इत्यस्यायमर्थः - एकोपलम्भात्। ए-कोपलम्भेन ज्ञानार्थयोरेकता उपपाद्यते।

नतु एकोपलम्भाद् इत्यस्य कोऽर्थः – किं ज्ञानार्थयोः एक एव उपलम्भः, उत एकस्यैवोपलम्भः, आहोस्विद् एकेनैव उप-10लम्भ इति। तद्यदि ज्ञानार्थयोः एक एव उपलम्भ इतिः, न तर्हि अर्थाभावसिद्धिः। संवेद्यमानत्वेन विज्ञानसत्तावद् अर्थसत्ताऽपि सुस्थिता। असिद्धोप्ययं हेतुः नीलादावनेकोपलम्भसंभवात्। अनैकान्तिकोप्ययं हेतुः यस्माद्नेकनीललोहिताद्याकाराणाम् एकोपलम्भेऽपि नान्यतमव्यावृत्तिः अभेदो वा दृष्टः।

- 15 अथ एकस्यैव उपलम्भः एकोपलम्भः; तदेकं किं विज्ञानात्मकम्, आहोस्विद् ज्ञानात्मकम् ? तद्यदि विज्ञानात्मकम् ; तद्सत्, नील-मणि-क्रम्भादेविज्ञानोत्पाद्कत्वेन खरूपमवधार्यते न तु विज्ञानात्मतया, यस्माद् 'अनेन उत्पादितं विज्ञानम्' 'अत्र ममोत्पन्नम्' इत्येवं प्रवद्नित सन्तः न तु 'इद्मेव ज्ञानम्' इत्येवं 20वक्तारो भवन्ति। यथा हि वस्तुत्वेन प्रतीयमानं नील-जलादिकम् एकोपलम्भानुरोधेन नावस्तुत्वेन प्रतिपद्यते तथा अविज्ञानात्मकत्या अध्यवसीयमानं न विज्ञानात्मतया व्यवस्थापियतुं पार्यते, अन्यथा वस्तुत्वहानिप्रसंगात्, अथ(था)विज्ञानात्मतया तदेकम्वधार्यते तदेष्टसिद्धेरसिद्धः, सिद्धसाध्यता च स्यात्।
- 25 अथ एकेनैवोपलम्भः; सोप्यनुपपन्न एव, जलचन्द्राकादेः बहुभिरुपलभ्यमानत्वात्॥ छ॥

[ § १५. अवयविनिराकरणद्वारा स्थापितस्य क्षणिकत्वस्योत्थापनम् । ]

यद्ण्युक्तम् – "अवयविनिराकरणे क्षणिकत्वम् – यदि हि किल अक्षणिको भवति भावः तदा भवति अवयवाऽवयविभावः, तद्भावे तत्स्व(तस्याऽ)भावात्। अथ कथं तस्याभावः? स्थायिनोऽर्थिकियाऽकरणात्। तदेव कथम् ? कथ्यते – किं येन 5 स्वभावेन आद्यामर्थिकियां करोति किं तेनैव स्वभावेन उत्तरोत्तन्तराण्यपि कार्याणि करोति, अथ समासादितस्वभावान्तरः करोति? यदि तेनैव करोति; तदा एककालयोगित्वं सर्वकार्याणां प्रसज्यते, कमकरणं हीयते तस्य। न ह्येकस्वभावायत्तां वस्तूनां कालविकल्पो नाम। विकल्पे वा एकस्वभावायत्ततामित-10 कामन्ति। अथ स्वभावान्तरापत्तौ जनयति; स्वभावान्तरापत्तिश्च पूर्वोकारपरिहारनान्तरीयकरूपा। तद्परित्यागे न आकारान्तरानुप्रवेशोऽस्ति, आकारयोः एकत्वायोगात्। अथ पूर्वाकारपरिहारनाः हारः; तदा एतदेव क्षणिकत्वं यत् पूर्वापरकार्यकारणम्। "

तदेतद्युक्तम्। यदि क्रमेण कार्यं न करोति युगपद्पि कथं15 करोति ? एकं नीलखलक्षणमनेकं विज्ञाननीलादिकं कार्यं करोति इति वः सिद्धान्तः। तदनेकं कार्यं किम(किमेके)नाका-रेण करोति, आकारभेदेन वा? तद् यद्येकेन करोति; तदाऽऽयाता सर्वकार्याणामेकाकाररूपता एकत्वम्, एकस्य चानेकत्वमा-पद्यते। अथ आकारभेदेनानेककार्यं जनयति; आकारभेदात्20 तदेकत्वं व्यावर्त्तते, यद्व्यावृत्तौ नैकमनेकं कार्यं करोति।

अथ इत्थंभूतं स्वहेतुभ्यस्तदुद्गतं यद्नेकयुगपत्कार्यकर-णात्मकम्; यद्येवं ममापि क्रमभाव्यनेककार्यकरणात्मकं समु-द्भूतं स्वहेतुभ्यः।

## [ § १६. क्षणिकत्वस्थापनाय प्रयुक्तस्य विनाशहेत्वभावस्य विनाशं विकल्प्य दूषणम् । ]

यद्ण्यन्यदुक्तम् – " विनाशहेत्वभावात् क्षीणको भावः" तद्नुपपन्नम्; कथम् ? ते इदं प्रष्टव्याः – विनाशोस्ति वा, न वा? 5तद्यदि नास्तिः; कस्य सहेतुकत्वं निर्हेतुकत्वं वा विचारयन्ति मनीषिणः। नहि वन्ध्यासुतस्याभावे सहेतुकत्वं निर्हेतुकत्वं वा विचारयन्ति सन्तः।

अथ विद्यते विनादाः; स वस्तुस्वभावानुबन्धा वा, वि-च्छिन्नोत्पन्नो वा? तद्यदि वस्तुस्वभावानुबन्धी; न तर्हि 10निर्हेतुकत्वम्, वस्तुनो वा निर्हेतुकत्वप्रसंगः, सत्स्वभावानु-बन्धित्वव्यतिरेकप्रसंगो वा।

अथ व्यतिरिक्तः; तस्य निर्हेतुकत्वे कोपपत्तिः? सहेतु-कत्वे नियतदेशकालयोगित्वेनोपलब्धिः। यदि नाम निर्हेतुको विनाशः वस्तूनां क्षणिकत्वे किमायातम्, वस्तुभ्योऽर्थोन्तर-15त्वात्?

> [ § १७. क्षणिकत्वोपयोगिन: विनाशिनहेंतुकत्वस्य विकल्पपञ्चकेन प्रतिबदनम् । ]

अथ निहेंतुकत्वे वस्तूत्पत्त्यनन्तरमात्मानं समासाद्यति विनाद्यः; तद्युक्तम्। अत्र पंच पक्षा भवन्ति – वस्तूत्पत्तेः 20पूर्वम्, सह वा, अनन्तरं वा, कालान्तरे वा भवनम्, न वा भवनम्? तद्यदि पूर्वभवनम्; तदा भावोद्भवानुपपत्तिः। अथ सह; तदा भावानुपलम्भप्रसंगः। तत्सद्भावोपलम्भे वा सततो-पलम्भप्रसंगः, अभावस्याऽकिंचित्करत्वात्। तथाऽनन्तर-भूतेऽपि विनाद्यो सततोपलम्भप्रसंग एव। अथ कालान्तरे 25भवनम्; न तिई क्षणिकत्वं वस्तूनां विनादास्य निहेंतुकत्वे सत्यपि। अथ नैव भवनं विनाद्यास्य; तदा सर्वभावानां नित्य-त्वमापद्यते, विनाद्यास्याऽसंभवात्। अथ सहेतुके विनाशे नावश्यंभावो विनाशस्य, वस्त्रे रागवत् कारणव्यापारपराधीनवृत्तित्वात्, तद्भावे तस्या-भावः कथं भवेत् ? तद्युक्तम्, खहेतोरेव ध्रुवभाविविनाशा-हिस्योत्पत्तेः। भवतु वाऽभावस्यानुद्गमः न कश्चिद्विरोधः। न तु निर्मोक्षप्रसंगो गुणानां विनाशानुत्पत्तेः; नेद्मस्मद्विरोधेषु 5 राजते, मोक्षपरिकृष्ट्यकरणात्।

अथ कृतकस्य निखत्वं प्राप्तोति विनाशासंभवे सति; सावधिका सत्ता अनित्या, निरवधिका तु निखा, तत्कथं कृतकस्य नित्यत्वं विनाशासंभवे सति? भवतु वा नित्य-त्वम्, न दोषोऽस्ति।

[ § १८. प्रत्यक्षत्राह्यत्वेन उपपादितस्य क्षणिकत्वस्य खण्डनम् । ]

यद्प्यपदिष्टम् – " प्रत्यक्षेण क्षणिकत्वं वस्तूनां विषयी-क्रियते, अतीतानागतकालविकला वस्तुसत्ता वर्तमानकाला-लिङ्गिता प्रत्यक्षेण आत्मसात्क्रियते "-तद्तद्युक्तम्, अतीता-नागतवर्तमानकालानां किं प्रतीयमानाद्व्यतिरेकित्वम्, व्यति-15 रेकित्वं वा ? तद्यदि अव्यतिरेकित्वम्; तदा कालत्रयानु-मतं वस्तूपलव्धम् । अथ व्यतिरेकित्वम्; वस्त्ववगमे न अती-तानागतवर्तमानकालावगतिरस्ति । वस्तुमात्रोपलव्धस्तद्स्तित्वं सिद्धम्, तद्भावश्च निष्प्रमाणकः ।

अथ स एव भावोऽभावः; भावोऽन्यस्तर्हि वक्तव्यः,20 अभावस्य सर्वोपाख्याविनिवृत्तिलक्षणत्वात्। अथ कालान्तरे तस्य अन्योऽभावः; तस्याकिंचित्करत्वात् सत्ताखण्डनं प्रति।

अथापरकार्याकर्तृत्वं कालान्तरे तदभावः; तद्युक्तम्, सर्वापरकार्यकर्तृत्वमेकस्य प्रत्यक्षात् प्रत्यभिज्ञानेन च पूर्वो-दितानुभवावेदिता सत्ता आत्मसात्क्रियते सैव सत्ता प्रत्यभि-25 ज्ञानेन आत्मसात्क्रियते। कथं पुनर्वेत्सीति चेत्; प्रत्यभिज्ञा- नादेव जानीमः । सैव सत्ता प्रतिभाति । आद्यानुभवेषि सा सत्ता प्रतिभाति । कुतोऽवगता ? एवं ज्ञानयोरिष हेतुफलभावा-वधारणं न ज्ञाक्यते कर्त्तुम्, तद्भावान्न कार्यानुमानम् ॥ छ ॥

[ § १९. बौद्धसंमतस्य स्वभावानुमानस्य निरासः । ]

5 तथा स्वभावानुमानस्यापि न सम्बन्धावधारणमुपपद्यते, तद्भावात् । भिन्नयोः सम्बन्ध(इ)योः सम्बन्धो दृष्टः, नह्ये-कस्य सम्बन्ध उपपद्यते ।

किंच, कृतकत्वेन अनित्यत्वानुमानं कियते – किमवगतेन, अनवगतेन वा ? तद्यदि अनवगतेन; तत्कथं खयमनु (मनव)10गतं साधनं भवितुमहिति? अथावगतेन; तस्यां कृतकत्वावगतौ अनित्यत्वं प्रतिभाति वा, न वा ? यदि न प्रतिभाति; कथं प्रतिभासमानाऽप्रतिभासमानयोस्तादात्म्यम् ? अथ प्रतिभाति;
किमनुमानेन ? निष्पादितिकये कमिणि साधनानर्थक्यम्, अन्यथा
हि कृतकत्वप्रतिपत्ताविष अनुमानमुपादेयं स्यात्।

- 15 अथ कृतकत्वं प्रतिपन्नमिति कृत्वा नानुमानमुपादीयते; तत्स्वभावानुबन्ध्यनित्यत्वमप्यवगतम्, किमनुमानेन ? अवगते च अनित्यत्वे यत् साधनमुपादीयते तत् कदाचिद्नित्यता-प्रतिपत्त्यर्थम्, कदाचिच नित्यतासमारोपव्यवच्छेदार्थम्, कदा-चित्व(त्त्व)नित्यताव्यवहारार्थम्?
- 20 तद्यदि अनित्यताप्रतिपत्त्यर्थम्; सा ज्ञातैव, व्यर्थः प्रयासः।

अथ समारोपव्यवच्छेदार्थम्; समारोपव्यवच्छेदः अनित्य-त्वाद्व्यतिरिक्तः, व्यतिरिक्तो वा ? तद्यद्यव्यतिरिक्तः; असा-विष अनित्यत्वावगमेनैवावगतत्वान्न साधनान्तरमपेक्षते।

25 अथ व्यतिरिक्तः; स किं वस्तुभूतः, अवस्तुभूतो वा? तद्यदि वस्तुभूतः; तेन सह द्राब्द्गतकृतकत्वस्य तादात्म्यानु-पपितः। तादात्म्ये वा तद्वगमेनैवावगमात् नानुमानमपेक्षते। अथ अवस्तुभूतः; स किं कियते, ज्ञाप्यते वा ? तद्यदि कियते; तद्युक्तम्, सर्वोपाख्याविनिर्मुक्तस्य करणायोगात्, करणे वा वस्तुत्वप्रसंगः। अथ ज्ञाप्यते; तेन सह कृतकत्वस्य सम्बन्धव्यतिरेकात्, अव्यतिरेके वा तस्य वस्तुत्वं कृतकत्वा-सत्त्वं वा।

अथ अनित्यताव्यवहारः क्रियते – यो हि कृतकत्वं जान-त्रिष अनित्यताव्यवहारं न करोति स हि अत्र व्यवहार्यते; सोऽपि व्यवहारः अनित्यत्वाद्व्यतिरिक्तः, व्यतिरिक्तो वा? यद्यव्यतिरिक्तः; असाविष प्रतिपन्न एवानुमानिकः।

अथ व्यतिरिक्तः; स किं कृतकत्वेन उत्पाद्यते, ज्ञाप्यते10 वा ? यदि उत्पाद्यते; तदा न शब्दोत्पाद्कहेतूनामनुमानत्वम्।

अथ ज्ञाप्यते ; तेन साकं सम्बन्धोऽभिधेयः। न तादातम्य-लक्षणः , ज्ञाप्याद् भिन्नत्वात्।

अथ तदुत्पत्तिलक्षणः; सोप्यनुपपन्न एव – किं व्यवहारेण उत्पाद्यते घटः, घटेन वा उत्पाद्यते व्यवहारः? न तावद्15 व्यवहारेण उत्पाद्यते घटः; आदौ घटसत्ता तद्नु व्यवहारः। अथ घटेनोत्पाद्यते व्यवहारः; तदा कारणानुमानम्, न स्वभा-वानुमानम्। तच स्वयमेव पर्युद्स्तम्॥ छ॥

[ १०. षड्विधार्थापत्तिप्रामाण्यस्य निरासः । ]

एवमर्थापत्त्यादीनामप्यप्रामाण्यम्। किं पुनः अर्थाप-20 त्यादेः स्वरूपम्? कथं वा प्रामाण्यम्? तत्र दर्शनार्थापत्ते- स्तावत् स्वरूपं व्युत्पाद्यते – रूपदर्शनान्यथानुपपत्त्या चक्कः- प्रतिपत्तिः। तथा, अनुमानपूर्विका – अनुमानाद्गित्वप्रतिप-त्यन्यथानुपपत्त्या – अग्निव्यक्तिप्रतिपत्तिः। अभावपूर्विका अर्थापत्तिः – जीवति देवद्तः गेहे नास्ति – गेहाभावान्यथानु-25 पपत्त्या बहिभीवप्रतिपत्तिः। तथा, आगमप्रविका अर्थापत्तिः –

श्राब्दार्थप्रतिपत्त्यन्यथानुपपत्त्या शब्दार्थसम्बन्धनित्यताप्रति-पत्तिः। तथा अर्थापत्तिपूर्विका अर्थापत्तिः – शब्दार्थसम्बन्ध-नित्यताप्रतिपत्तिः। तथा, उपमानपूर्विका अर्थापत्तिः – गवय-पिण्डग्रहणानन्तरं गेहावस्थितगोपिण्डे गोगवयसाद्दयाविच्छन्ने उपतिपत्तिरूपमानात् पिण्डाविच्छन्ने वा साद्द्ये, तस्य पिण्डस्य वाहदोहप्रसवसामर्थ्यम् अर्थापत्त्या प्रत्येति। एषा षट् प्रकाराऽर्थापत्तिः।

इयं चानुपपन्ना । यदुक्तम् – 'रूपद्द्यीनान्यथानुपपत्त्या च-श्चुरिन्द्रियं प्रतीयते '। तद्युक्तम् । चश्चुरिन्द्रियान्वयन्यतिरेक-10सम्बन्धावधारणमन्तरेण अन्यकारणपरिहारेण नियतकारण-प्रतिपत्तिः अर्थोपत्त्याऽनुपपन्ना – चश्चुरादिकरणस्य पिद्याचादि-तुल्यत्वात् न तद्वगतिः, अवगतौ वा अर्थोपत्त्यनुपपत्तिः ।

यद्प्युक्तम् – ' अन्यथोपपद्यते ' इति । अत्र काऽनुमा ? अथवा रूपादिज्ञानस्यैव धर्मित्वं करणपूर्वकमिति साध्यो धर्मः 15कार्यत्वात् रथादिवत् ।

एवं सर्वार्थापत्तिविषयत्वेन प्रयोगव्युत्पादनं कार्यम् । प्रत्यक्षपूर्वकत्वाच अर्थापत्तेः तद्भावे तद्भावात् ॥ छ ॥
[११. उपमानप्रामाण्यस्य निरासः । ]

तथा, उपमानमिष संभवति काननगतगवयिषण्डद्दीना-20नन्तरं गेहावस्थितगोषिण्डे गवयसादृद्यावच्छेदेन यिक्रज्ञानं तद् उपमानफलम्। गोषिण्डाविच्छन्ने सादृद्ये वा यद् विज्ञानं तक्षा उपमानफलं गवयिषण्डज्ञानमुत्पाद्नम्। तद्तद्युक्तम्, प्रत्यक्षमूलमुपमानम्, तद्पगमे तस्याप्यपगमात्।

अथ किमिदं गोगवयसाहरयं यद् गोपिण्डग्रहणकाले ना-25वगतम् उपमानादवगम्यते ? किम् अवयवानां संस्थानम्, किं वा विषाणाद्यवयवा वा, सामान्यं वा, अथ धर्मान्तरम्? तद्यदि अवयवानां संस्थानं साहरयम्; तदुपलब्धिलक्षणप्राप्तं वा, न वा? तद्यदि उपलब्धिलक्षणप्राप्तम्; अवगतं तिहै। अवगतपूर्वे यद् भवति गवयपिण्डद्दीनानन्तरं तत् स्मरणा- न्नातिरिच्यते।

अथ उपलिधलक्षणप्राप्तमि नोपलभ्यते; तदा गवय-पिण्डेऽपि तस्य ग्रहणं नास्ति। तद्ग्रहणे पिण्डमात्रग्रहणे सति 5 भवति 'मदीया गौः अनेन सद्दशी ' इति, तदास्व(श्व)विष-ग्रमपि स्यात् ' मदीयोऽनेन सद्दशः ' इति।

अथ अनुपलिब्धलक्षणप्राप्तम्; तिई तस्य कचिद्पि ग्रह-णम्, ततश्च महिष्यादिद्द्यानेऽपि ' मदीया गौरनेन सद्द्या, अश्वो वा मदीयोऽनेन सद्द्याः ' इत्यु[प]ष्ठवः स्यात्। 10

अथ विषाणाद्यवयवाः सादृश्यशब्दवाच्याः; ते च अ-वगता एव तेषु यद्भवति उत्तरकालं विज्ञानं तत् स्मृतिरूपता मतिपतति ।

अथ गोगवयसामान्यं सादृश्यशब्दवाच्यम्; तचातु-पपन्नम्, यथा च न संभवति तथा प्रागेव आवेदितम्। भवतु 15 नाम, किं तदुपलब्धिलक्षणप्राप्तं वा – पूर्वविद्वभज्य दूषणं वक्तव्यम्।

अथ धर्मान्तरम्; तदिष ऐन्द्रियकम्, अतीन्द्रियं वा? तद्यदि ऐन्द्रियकम्; तदा तस्य पूर्वोपलम्भे सित उत्तरकाल-भावि यत् तस्य विज्ञानं न तत् स्मरणाकारतां परित्यजति। 20

अथ तदुपलिब्धलक्षण[म]प्राप्तम्; न तर्हि तस्य कचिद्पि प्रहणम्। तद्ग्रहणे न गवयद्द्याने सिति 'मद्या गौरनेन सह्या ' इत्यादिज्ञानेन दाक्यते भवितुम्। भवने वा गवय– (या)द्द्यीनेऽपि स्यात्।

## [ § १. नैयायिकसंमतस्य उपमानस्वरूपस्य खण्डनम् । ]

अन्ये तु अन्यथा उपमानं व्याचक्षते विपश्चितः – "गोगवयसाद्द्यं स्वज्ञानविद्याष्टमुपमानम् । संज्ञासंज्ञिसम्बन्धप्रितिपत्तिः उपमानफलम् । " एतच्चाऽसमीचीनम् । प्रागेव वने-उचरवचनाद्वगतं गोसद्द्यो गवय इति । कोऽर्थः ? गोसद्द्रास्य गवय इति नाम । एवं च सर्वमेव संज्ञासंज्ञिसम्बन्धावधारणं कृतम्, नोपमानं कल्पनीयम् ।

अथ संष्ठवन्यायेन कल्प्यते; भवतु, तथापि संज्ञी वि-द्यते संज्ञा तु न विद्यते । कोपमानं परिकल्प्येत ?

10 [ § २. संज्ञाप्रतिपत्तिविषयकमतद्वयस्य निरासः । ]

एके वद्न्ति – " स्वयमुचार्य संज्ञा प्रत्येति।" तद्युक्तम्, संज्ञाकाले सादृश्यज्ञानस्य अनवस्थिते:।

अन्ये तु — " बुद्ध युपस्थापिता संज्ञा प्रत्येति " एवमाम-नित । तद्युक्तम् । अविद्यमानस्य विषयार्थता न लभ्यते— 15 न सत्तामात्रेण जनकत्वेन वा श्र्ह्णादिना प्रागेव उपपा-दितम् । प्रत्यक्षपूर्वकं च उपमानमुद्गीयते । तद्भावे तत्कथं भवेदव्यभिचारः येन विज्ञानोत्पादकत्वेन उपमानता, तचा-व्यभिचारित्वं न शक्यं(क्य)विज्ञानमिति पूर्वमेवावेदि-तम् ॥ छ ॥

20 [ १२. अभावप्रमाणस्य निरासः । ]

अपरे तु अभावाख्यं प्रक्षाणं सदुपलम्भकप्रमाणपश्चक-व्यावृत्तिरूपं व्याहरन्ति अभावविषयम्। तत्किमवगतम्, अनवगतं वा? यदि अवगतम्; तत्केनावगतम् – किं मेय-व्यावृत्त्या, मानव्यावृत्त्या वा, सदुपलम्भकेन वा? तद्यदि 25मेयव्यावृत्त्या; तद्गतिः कथम्? अथ मानव्यावृत्त्या; तद्ग इतरे-तराश्रयत्वं दुरुत्तरमापद्यते। अथ समानव्यावृत्त्या अवधार्यते ; सैव ज्ञातुमारब्धा - कथं ज्ञापिका भवति ? न च एका ज्ञाप्या अन्या ज्ञापिका भवति सदुपलम्भकप्रमाणमात्रापगमस्य ज्ञापकत्वेनेष्टत्वाद् अनिष्ठा-दोषप्रसंगाच-सापि ज्ञापिका कथं ज्ञाता इत्यादिना।

अथ सदुपलम्भकेन अवगम्यते; हीयते तर्हि अभावाख्यं 5 प्रमाणम्, मेयाभावावगमेऽपि तदेवाऽस्तु।

अथ अनवगतमेव मेयाभावेऽनुगमं करोति; यद्येवं देव-दत्तस्य देशान्तरे विनाशे जाते देवद्त्तोपलम्भकप्रमाणपञ्चक-व्यावृत्तौ देवद्त्ताभावनिश्चयः स्थात्, न तु भवति प्रभुसमान-स्थापि। अथ वस्तुभूतनिमित्तान्तरवैकल्ये सति न भवति;<sup>10</sup> तदेवास्तु तन्नान्तरीयत्वात् तद्गतेः।

अभावस्य च प्रत्यक्षप्रमाणग्राह्यतां प्रतिपाद्यन्ति नैया-यिकाः। सम्बन्धश्च विषयविषयिभावलक्षणः विशेषणवि-शेष्यभावलक्षणो वा।

[ १३. संभवेतिह्यप्रमाणयोर्निरास: । ]

संभवस्य अनुमानेऽन्तरीभावसम्बन्धैकनिमित्तमर्दने (?) साति अर्थान्तरे प्रतिपत्तिरनुमानम् ॥ छ ॥

ऐतिह्यस्य चागमे अन्तर्भावः । तस्य च प्रामाण्यं न संभवति, नानुमानान्तर्गतस्य नापि खतन्त्रस्य ।

[ १४. शब्दप्रामाण्यस्य निरासः । ]

[ § १. वाचकत्वेन राब्द्प्रामाण्यं स्वीकुर्वतां मतस्योद्दळनम् । ]

एके वद्नित – " वाचकत्वेन गोशब्दस्य प्रामाण्यम्।" तचासमीचीनम्, शब्दार्थगो(योः) सम्बन्धव्यतिरेकात्। न तावत्तादात्म्यलक्षणः, तयोराकारभेदात्। नापि तदुत्पत्ति-लक्षणः; अर्थापायेपि शब्दोद्यद्शीनात्। नापि सामयिकः शब्दार्थयोः सम्बन्धः शब्दार्थव्यक्ती-नामानन्त्याद् अभिन्नैकनिमित्तस्य चाऽसंभवात्। न च संके-तितशब्दस्य अर्थप्रातिपत्तिकाले अवस्थानं विद्यते। नचार्थ-प्रत्यायकः(क)शब्दस्य संकेतोऽवगतः, समयकरणकाले तद्-5भावात्। न च स्वकार्यसम्बन्धमन्तरेण पूर्वशब्दसम्बन्धं स्वासारूप्याद् (?) वाचकम् अतिप्रसंगात्।

नापि ख(स्वा)भाविकः शब्दार्थयोः सम्बन्धः ; तद्गत्य-भावात् न प्रत्यक्षेण नापि अनुमानेन ।

अथ अर्थापत्त्याऽनुमीयते; साप्यनुपपन्ना, प्रत्यक्षादि-10पूर्विका हि अर्थापत्तिः, प्रत्यक्षाद्यभावे तस्याप्य(तस्या अप्य)-भावः। न सा अनुमानाद् भिद्यते अर्थापत्तिः। न च अनु-मानग्राह्यः दाब्दार्थयोः सम्बन्धो भवद्भिः प्रतिपाद्यते। नच तद्नुमानमस्ति। न च नित्यसम्बन्धस्य विज्ञानगमक(०नज-नक)त्विमहोपपद्यते उक्तन्यायात्।

- 15 एवं च सित सम्बन्धमन्तरेण पदानां वाचकत्वं न युज्यते। तद्बाचकत्वे च तत्पूर्वकवाक्यस्यापि वाचकत्वं न लभ्यते। अथ कथं न लभ्यते ? प्रसिद्धपद्पदार्थसम्बन्धपूर्वकं हि वाक्यं वाचकत्वेन गीयते। तद्पसिद्धौ वाक्यस्यापि वाचकत्वं न संगच्छते। एवं चाऽवाचकत्वे वेद्वाक्यानां कथं प्रामाण्यम् ?
- 20 अथ अप्रसिद्धपद्पदार्थपूर्वकमिष वाक्यं वाचकत्वेन उद्गी-यते; तदा सर्वप्रमातृणां वेदोपलम्भे सित वेदार्थप्रतिपत्तिः स्यात्। किंच, अदृष्टविषये वेदवाक्यानां प्रामाण्यं कथं वेत्सि? वेदैकदेशत्वेन इति चेत्; न, अर्थवदेववाक्येन न व्य(अर्थवाद्या-क्येन व्य)भिचारात् – " ग्रावाणः प्रवन्ते आदित्यो वैष्णव इति

25चतुःषष्टिवर्णानालोड्य प्रजापतिः पपौ " इत्यादिना ॥छ॥

[ § २. आप्तोकत्वेन राब्दं प्रमाणीकुर्वतां मतस्य निरासः । ]

अन्ये तु आसोक्तत्वेन प्रामाण्यमुद्यान्ति । आसाः साक्षा-त्कृतधर्माणः । तैर्येदुक्तं समैमासं तत्किलाविसंवादकम् ।

"क्षीणदोषोऽन्ततं वाक्यं न ब्र्याद् हेत्वसंभवात्"। तद्तद्युक्तम्, आसस्य अत्यन्ताऽप्रत्यक्षतया तदायत्तताया 5 अनिधगतेः। वीतरागज्ञापकं च अनुमानं न विद्यते तस्य अप्र-माणत्वात्।

भवतु वा आसोक्तत्वम्; प्रामाण्ये किमायातम्? किं सत्तामात्रेण प्रामाण्य[म्], विज्ञानजनकत्वेन वा? यदि सत्तामात्रेण; तद्युक्तम्; अकारकस्य प्रामाण्याऽयोगात्।

अथ विज्ञानजनकत्वेन प्रामाण्यम्; तित्कम् एकलस्य, सहकारिकारणोपचरितस्य वा ? तद्यदि एकलस्य; तद्युक्तम्, खयमनभ्युपगमात्, क्रमयौगपद्यासंभवाच।

अथ सहकारिक(का)रणोपचरितेन जन्यते; यद्येवं तदा सहकारिकारणं दुष्टमप्यभ्येति, तद्नुरोधेन विपरीतमपि ज्ञानं 15 जनयति आसोक्तत्वे सत्यपि। यथा अभिनवकम्बलसम्ब-निधनं माणवकं दृष्ट्वा प्रवक्ता वाक्यमुचारयति – नवकम्बल-कोऽयं माणवकः इति; श्रोता तु अधर्ममनः श्लोभादिना निमि-क्तेन नवत्वसंख्यायुक्तकम्बलसम्बन्धिनं प्रतिपद्यते। तथा प्रता-रणवुद्धया नवत्वसंख्यायुक्तकम्बलसम्बन्धी माणवक इत्युक्ते 20 अवदातकमीनुरोधेन प्रतिपत्ता अभिनवकम्बलसम्बन्धिनं प्रत्येति, तथा वेद्वाक्यानामपि अवदातेतरकमीनुवेधेन विप-रीताथीववोधोत्पादकत्वमुपपद्यते। तथा, भूतोपद्यातचेतोविक-(का)रमनः श्लोभादिना वा निमित्तेन॥ छ॥

१ शममार्गे-टि॰

10

[ § ३. अपौरुषेयत्वेन वेदस्य प्रामाण्यं स्वीकुर्वतां मतस्य व्युदासः । ]

अन्ये तु कुमितमतानुसारिणो वदन्ति — "वेदस्य प्रामाण्य-मन्यथा—अपौरुषेयत्वेन। पुरुषा हि रागादिविपरीतचेतसो विप-रीतमुपपाद्यन्ति, न च वेद्विधातृसंभवोऽस्ति। तदुक्तम्— 5नित्यो वेदः अस्मर्थमाणकर्तृ[क]त्वात् व्योमादिवत्। वेद-वेधसोऽपगमे तद्यायत्ता दोषा व्यपगता भवन्ति। ते हि वि-धातृसत्तानुवर्त्तिनः तद्व(प)गमे कथमवतिष्ठेरन्। तेषाम-पाये कथमप्रमाणमाद्यंक्यते वेदः। यदुक्तम् —

" दोषाः सन्ति न सन्तीति पौरुषेयेषु युज्यते । वेदे कर्तुरभावात्तु दोषाशंकैव नास्ति नः॥"

[ तत्त्वसं० का० २८९५ ]

" चोद्नाजनिता बुद्धिः प्रमाणं दोषवर्जितैः। कारणैर्जन्यमानत्वात् लिङ्गाक्षोक्ताक्षवुद्धिवत्॥ "

[श्डोकवा. सू. २. श्लो. १८४]

नच चोद्नाजनितं विज्ञानं सन्दिग्धम्, किंस्वित् इत्यनेना-15कारेणानुपजायमानत्वात् । नचेदं भ्रान्तं देशान्तरादावबाध्य-मानत्वात् । यत् देशान्तरादौ बाध्यते तत् मिथ्या, यथा मरीचिनिचये अम्बुज्ञानम्, कालान्तरे च बाधा यथा आरक्त-पटे हाटकविज्ञानमित्येवमादि, नचेदं भ्रान्तं तथा, तस्माद-वितथम् । "

- 20 यत्तावदुक्तम् 'नित्यो वेदः कर्त्रस्मरणात्'; तद्युक्तम्, कूपारामादिभिरनैकान्तिकत्वात् । तेषां हि कर्ता न स्मर्थते अथ च अनित्यत्वम् । अथ देशकालोच्छेदात् तत्र कर्त्तुर-स्मरणम्; एवं तर्हि अविशेषाभिहितेऽर्थे विशेषमिच्छतो हेत्वन्तरं नाम निग्रहस्थानम् ।
- 25 अथवा सत्यपि विशेषणोपादाने हेतो: विपक्षगमनं न निवारियतुं पार्यते, यथा कृतकत्वविशेषणोपादानेऽपि न

प्रमेयत्वस्य व्यावृत्तिरस्ति । अथ कृतकत्वम् ; तदेव गमकं व्या-वृत्तत्वात् । न हत्येकस्य व्यावृत्तौ अन्यस्य व्यावृत्तिरस्त्यित-प्रसंगात् ।

किंच, साध्यविरुद्धे हेतोः(तौ) किं विशेषणोपाद्नम्, तिद्वपरिति वा? तद्यदि विरुद्धे; तद्याऽनर्थकं विशेषणोपाद्ग- 5 नम्। अथ अविरुद्धेण्येवमेव – निह विशेषणेन विरुद्धस्व-भावता व्यावर्तते, यथा कृतकत्वविशेषणोपाद्गनेऽपि न चाश्चुषत्वस्य शब्दे वृत्तिलाभः। तथा देशकु(का)लोच्छेदाभाव-विशेषणोपाद्गनेऽपि अस्मर्यमाणकर्त्तृ[क]त्वस्य न विपक्षाद् व्यावृत्तिरस्ति। असिद्धोप्ययं हेतुः यस्मात्स्मरन्ति एव कर्त्तारं10 काणादाः। तथा लौकिका अपि बहुलं वक्तारो भवन्ति – 'ब्र-द्मणा वेदाः प्रणीताः' इति। अपि च किमशेषजनस्मरण-निवृत्तिरिह हेतुत्वेन विवक्षिता, आहोस्वित् कतिपयपुरुष-स्मरणविनिवृत्तिः? तद्यदि सकलजनस्मरणविनिवृत्तिः; तद्यदि सकलजनस्मरणविनिवृत्तिः; तद्यदि सकलजनस्मरणविनिवृत्तिः अवधारियतुमशक्यत्वाच अर्वाग्भागविद्धः। अव-15 धारणे वा त एव सर्वज्ञाः स्युः अर्वाग्भागविद्धे न भवेयुः।

अथ कतिपयपुरुषापेक्षया; तदानैकान्तिको हेतुः, वि-द्यमानकर्त्तृकेष्वपि कर्त्ती न स्मर्यते कैश्चित्।

अन्यच, कितपयैः पुरुषैर्न स्मर्यते – अर्थादापद्यते – पुरुषान्तरस्मर्थमाणकर्तृको वेदः, विशेषप्रतिषेधस्य शेषाभ्यनुज्ञा-20 विषयत्वात् । न च पुरुषजन्यत्वेन वेदस्याऽप्रामाण्यम्, अपि तु पुरुषदोषोत्पाद्यत्वेन । अतः स एव अपनेयः न पुरुषव्यापारः । अथ पुरुषस्य दोषाधिकरणत्वे तज्जन्यत्वे दोषजन्यत्वमप्या-शंक्यत इति चेत्; यद्येवम् इन्द्रियाणामपि दोषाधिकरणत्वेन तदुत्पादितविज्ञानानामप्रामाण्यं समाशंक्यत इति सर्वत्र प्रा-25 माण्यानास्वा(इवा)सः स्यात् ।

न च अस्मर्थमाणकर्तृकत्वेन वेद्शब्दानामपौरुषेयत्व-संसिद्धिः, अन्यथापि अस्मर्थमाणकर्त्तृकत्वमुपपद्यते – केनापि विद्ग्धमतिना वेदसन्दोहमुत्पाद्य आत्मा अपह्न्यते – 'नाहं वेदानां विधाता ' इति ।

5 भवतु वा अपौरुषेयो वेदः ; प्रामाण्ये किमायातम् ? अथ पुरुषव्यावृत्त्या तद्दोषव्यावृत्तिनिबन्धनं प्रामाण्यम् ; तद्-व्यावृत्त्या तद्गुणव्यावृत्तिनिबन्धनमप्रामाण्यं किन्नेष्यते ? अथ पुरुषगतगुणदोषव्यावृत्तौ निसर्गगुणानुवेधेन प्रामाण्यमिष्यते ; पुरुषगुणदोषव्यावृत्तौ निसर्गदोषानुवेधेन अप्रामाण्यं किन्न 10गीयते ? अपि च यथा अपौरुषेयत्वे सत्यपि रागादिदोषसम्ब-निधता उपलभ्यते, तथा वेदेऽपि भविष्यति ।

र्किच, अपौरुषेयत्वेन कर्तृदोषापगमः कृतः, श्रोतृदोषास्तु केनापनीयन्ते । तथा हि — अर्थप्रतिपत्तौ तानपेक्ष्य विपरीतां प्रतिपत्तिमभिनिर्वर्त्तियिष्यति । ततश्च नित्यानामपि कर्त्तृकर्मणां 15दुष्टसहकारिकारणानुवेधेन विपर्ययादिज्ञानहेतुत्वसुपपद्यते न वाक्यानां प्रमाणप्रतिलम्भः ।

यद्प्युक्तम् - 'देशान्तरादावबाध्यमानत्वात् प्रमाणं चोदना-जनिता बुद्धिः' - तद्युक्तम्, स्मृतेबीधारहितत्वेऽपि अप्रमाण-त्वात् ।

20 किंच, बाधादाब्देन विपरीतविज्ञानमपिद्दयते, तच नोत्पद्यते – किं चोदनाजनितविज्ञानस्य यथार्थत्वेन उत तदु-त्पादककारणवैकल्येन इति सन्दिहन्यते।

अपि च, बाधारहितत्वेऽप्यप्रामाण्यं दृष्टं – बाधकविज्ञा-नोत्पत्तेः पूर्वम् । बाधाप्युपजायमाना कालविकल्पेन उपजायते– 25क्कचिद्र्धमासेन क्रचिन्मासन्यवधानेन क्रचिच्च अन्द्रस्यत्रयन्यव- धानेन, अन्यत्र तु कारकवैकल्यान्नैव संपत्स्यते। नचैतावता प्रमाणं चोदनाजनिता बुद्धिः।

किंच, बाधारहितत्वमिष किम्-अशेषपुरुषापेक्षया, कतिपयपुरुषापेक्षया वा ? यद्यशेषपुरुषापेक्षया; तदावगन्तुं न शक्यते,
परिचत्तवृत्तीनां दुरन्वयत्वात्। अथ कतिपयपुरुषापेक्षया बाधा- 5
रहितत्वम्; तदाऽनैकान्तिको हेतुः – यथा असत्योदके जातोदक्षवुद्धिः तस्मादेशात् देशान्तरं यदा प्रयाति तत्रैव द्शार्धतासुपयाति, नच तस्य बाधकं विज्ञानसुत्पन्नम्। किमेतावता तत्
प्रमाणं भवतु ? अथवा चोद्नाजितिविज्ञानस्य निर्विषयत्वमेव
भ्रान्तत्वम्, चोद्नाजितिविज्ञानसमानकालीनकर्त्तव्यतारूपा-10
र्थस्याऽसंभवात्। संभवे वा चोद्नावचसो वैकल्यम्, वितानकियाविलोपः। अथ न विद्यते कर्त्तव्यतारूपोऽर्थः; कथं
चोद्नावचनोद्भृतं विज्ञानं न मिथ्या ? अन्यथा केशोण्डुकसंविदो
मिथ्यात्वं न भवेत्। अथ तस्या[:] प्रतीयमानार्थाऽसंभवेन
मिथ्यात्वम्; तदिहापि तदेवास्तु।

अथ चोद्नाजिनतिविज्ञानार्थस्य पुनः सङ्गावो भवति तेन तस्य यथार्थत्वम्। न तु केशोण्डुकविज्ञानस्य कदाचिद्पि सङ्गा-वोऽस्ति। सोऽयं विषभक्षणेन परं प्रत्याययति तपस्वी। चोद्ना-र्थस्य पश्चाद्भवनं तिव्ज्ञानानुपयोगि, तस्मिन् काले ज्ञानस्य अस्तिमितत्वात्, विज्ञानकाले च अर्थस्य(स्या)संभवात्। 20

अथवा, इयमेव वाघा यदुत असंभान्यमानार्थस्य प्रतिपाद्-कत्वं यथा तन्तु-तुरि-कारकोपनिपाते सति वस्त्रादिकार्यमुप-जायमानं दृष्टम्। पुनः पटार्थिने उपदेशो दीयते – 'तन्तूनामुपा-दानं कुरुष्व' इति। न त्वेवं सप्ततन्त्ववदातकर्मणोः साध्यसाधन-सम्बन्धावधारणम्, नापूर्वम्, येनात्र उपदेशस्य साफल्यं भवति।25 एवं ताबदुक्तेन न्यायेन शब्दानां वाचकत्वेन प्रामाण्यं न युज्यते।

१. भरणम् - दि॰

[ § ४. विवक्षासूचकत्वेन शब्दप्रामाण्यं स्वीकुर्वतां मतस्य खण्डनम् । ]

अथ विवक्षासूचकत्वेन लिङ्गभूतस्य प्रामाण्यम् । तदुक्तम्-" विवक्षाप्रभवा हि राव्दाः तामेव मंसृचयेयुः " इति ।

तदेतद्युक्तम्, यथा हेतुफलभावां नास्ति मौगते मते 5तथा प्रागेव प्रपश्चितम्॥ छ॥

[ § ५. साधुपदादर्थप्रतिपत्तिं वर्णयतां वैयाकरणानां मतस्य निरासः । ]

अन्ये तु साधुपद्शब्दाद्र्धप्रतिपत्तिं वर्णयन्ति । साधुत्वं च लक्षणयोगित्वेन। लक्षणं च सृत्राण्येव, लक्ष्यं गोरित्यादिपद्म्। अथ किमिदं नाम यल्लक्षणेन परमर्षिगदितेन सृत्रकलापेन 10लक्ष्यते? किं गकाराद्यो वर्णाः, वर्णेभ्योऽर्थान्तरं वा पदं स्कोट-रूपम् ? तद्यदि वर्णाः; ते किं निल्याः सन्तः पद्मंज्ञा भवन्ति, उत उपजननधर्मकाः? तद्यदि निल्याः कृटस्थाः सन्तो वर्णाः पद्मंज्ञा भवन्ति; तत्र किं व्यस्ताः, ममुदिता वा? तद्यदि व्यस्ताः; सनातना एते पद्मंज्ञा भवन्ति, तदा गवर्णेनैव 15केवलेन गोऽर्थप्रतिपादनं कियते, ओकारेण वा अर्थप्रति-पादनं कियते। तत्रश्च पूर्वीपरवर्णोचारणानर्थक्यम् । न चात्रैक-स्मिन् वर्णे विभक्तयन्तता अस्ति, अपि तु वर्णकद्म्बके वि-भक्तयुत्पादाभ्युपगमात्।

अथ समुदितानां पदसंज्ञा। तद्यु(दु)क्तम् – "बहूनां संघा-20तशब्दवाच्यत्वम्, न हथेकस्मिन् संघातशब्दप्रयोगोऽस्ति, अपि तु गकारौकारविसर्जनीयेषु समुदायशब्दः प्रयुज्यते।" तद्युक्तम्, वर्णानां नानाता विद्यते। वर्णो हि अवर्णात् वर्णात्मतया व्यावर्तते वर्णान्तरात्तु कथं व्यावर्त्तते? किं वर्णा-कारतया अवर्णात्मतया वा? तद्यदि वर्णाकारतया व्यावर्त्तते; 25तद्। इन्येषां वर्णरूपता न प्राप्नोति नीरतीरादेरिव। अथ अवर्णा-तमतया व्यावर्त्तते; तदा[ऽ]वर्णात्मता व्यावर्त्तते उक्तानामिव, ततश्चैक एव वर्णातमा जगित संजातः। तस्य गोऽर्थवाचकत्वं न युज्यते सुप्विभक्तयनुपपत्तेः।

नापि वर्णानां नित्यत्वप्रत्यायकं प्रमाणमस्ति , एवं प्रत्यक्षादीनामप्रामाण्यप्रतिपादनात् । तीव्रमन्दात्मतया गव-र्णस्य नानात्वोपलब्धेः गकारोऽपि भेदवान् न गकारे(रै)- 5 कत्वम् ।

अथ व्यञ्जकवद्योन तीव्रमन्दादिबुद्धेरुत्पत्तिः न गवर्णस्य भेदोऽस्तिः तद्युक्तम्, गवर्ण एव प्रतीयते तीव्रमन्दाद्यात्म-तया न व्यञ्जकानि गवर्णबुद्धिवी। यदि व्यञ्जकभेदेन तीव्र-मन्दादिभेदपरिकृृष्तिः कियते गवर्णात्मा तु न भिद्यतेः तद्या। गकारादिविभागोऽपि व्यञ्जकभेद्निबन्धनोऽभ्युपगन्तव्यः, वर्णात्मा त्वेक एव। तत्रश्च गवार्थप्रतिपत्तिने प्राप्नोति एक-स्मिन् वर्णे सुप्विभक्त्यनुपपत्तेः।

र्किंच, भिन्नाकारतया प्रतीयमानस्य यद्येकत्वमभ्युपग-म्यते; नानेकं जगत् स्यात्, अभिन्नात्मके च जगति मान-15 मेयव्यवस्थैव हीयते। न च नित्यस्य अनुपजातविकारस्य विज्ञानोदयदानसामर्थ्यमस्ति।

अथ कियते; किमनुपजातातिशयेन वा, अन्यतिरिक्तो-पजातातिशयेन वा, न्यतिरिक्तोपजातातिशयेन वा? त-चिद् अनुपजातातिशयेन कियते; तदा सर्वदा कुर्यात् एक-20 स्मिन् वा काले कुर्यात् तद्देहमात्रानुबन्धेना(न) कालविल-भवनायोगात्।

अथ अन्यतिरिक्तोपजातातिशयेन कियते; तथापि सना-तना वर्णाः, अन्यतिरिक्तातिशयकरणपक्षे स एवोपजायते, फलानिष्पत्तिकरणखरूपाऽनितृत्तेः।

१. यदात्र 'नाकाल 'इत्येव शुद्धः पाठः स्यात् तदा ईवत्कालार्थकम् ' आ 'पदं सन्धिगतं वोध्यम् ।

१६ त.

अथ व्यतिरिक्तोपजाताित्रायेन कियते; तस्याित्रायः कथम् ? यो यस्य केनािप सम्बन्धेन न सं(०न्धेन सं)बन्ध्यते स तस्याित्रायः । यदि च अन्तिर्हितविषस्मरणिविशिष्टोऽन्त्यो वर्णः पद्मः; तस्यािप स्मरणकाले तिरोहितत्वादवाचकत्वम्— 5" तस्य व्यञ्जकानां क्षणिकत्वात् क्षणोपलिधः " इति वचनात् । यदि वर्णा व्यञ्जकैव्येज्यन्ते तदा समानदेशावस्थितं समानेन्द्रियग्राह्याणां प्रतिनियतव्यञ्जकत्वेनेष्टम् एकान्तर्गतो-दक्कनकादीनां वदन्ति वैशेषिकाः । (?)

अथ अनित्या वर्णाः पद्संज्ञा भवन्तीति चेत्; तत्रापि किं 10व्यस्ताः, समस्ता वा? तत्यदि व्यस्ताः; तदा गकारौकार-विसर्जनीयान्यतमे वर्णे न विभक्तयुत्पादोऽस्ति, उत्पादे वा एको वर्णः वाचकः स्यात् – वर्णान्तरोचारणानर्थक्यम्।

अथ वर्णसमुद्रायः पदम्; प्रतिक्षणध्वंसिनां समुद्रायार्थां वक्तव्यः, बहूनामवस्थितरूपाणां समुद्रायो लोके दृष्टः, न च 15वर्णानां भूयस्त्वमस्ति उक्तान्न्यायात् । किंच अन्त्यवर्णग्रहणा-नन्तरं पूर्ववर्णस्मरणम्, पूर्ववर्णस्मरणानन्तरम् अन्त्यवर्णे ज्ञानम्, ततश्चास्य अर्थप्रतिपत्तिकाले पदं [न] विद्यते तेनाऽपदिकाऽर्थ-प्रतिपत्तिः स्यात् ।

न च कार्यरूपता वर्णानां विद्यते। सती सत्ता संवेद्यते। 20विज्ञानोत्पत्तेः पूर्वे वेद्यस्य सत्ता, पश्चाद्विज्ञानम्। तद्वेद्यं किम्— अधुनोत्पन्नं विषयतां याति, चिरोत्पन्नम्, अनुत्पन्नं वा ? नाल-मालोचियतुं ज्ञानम्, तत्स्वरूपमात्रास्तित्वविधायकत्वेन त-दुत्पत्तेः।

न च तत्कारणं विद्यते। ननु प्रयत्नादिकं विद्यते; तद्-25युक्तम्, तेषां प्रयत्नादीनां खरूपं कथं गृहचते – किं सत्ता-मात्रेण, कारकत्वेन वा? तद्यदि सत्तामात्रेण; तदा जनकं रूपं न स्यात्। अथ कारकत्वेन गृहचते; किम् आत्मजनकत्वेन, आ-होस्विद् अन्यजनकत्वेन? तद्यदि आत्मजनकत्वेन गृहचते; तदात्मा तेनोत्पाद्यते न वर्णः। अथ अन्यजनकत्वेन अवधा-र्यते; तदा अन्यस्य सत्ता सिद्धा। तहची(नहचा)क्षिप्तान्य-सद्भाव एव सद्भावोऽस्याध्यवसीयते, ततः तत्समानकाली- 5 नत्वेन हेतुफलभावाऽसिद्धिः।

किंच, पूर्वीपरभावेन हेतुफलभावः, किं वा पूर्वीपरग्रह-णेन? तद्यदि पूर्वीपरभावेन हेतुफलभावः; तदा ज्ञानं विना 'अस्ति' कथं ज्ञायते? ज्ञानाभावेनाऽज्ञाने किं पूर्वीत्पन्नी सहोत्पन्नी वा? अथ पूर्वीपरग्रहणेन हेतुफलभावव्यवस्था10 इति; तद्युक्तम्, अनियतं ग्रहणं दृष्टम् – कार्ये दृष्ट्वा कारणं गृह्णाति, कारणं दृष्ट्वा कार्ये गृह्णाति, उभयं च युगपत् गृह्णाति। एवं च स्थिते न हेतुफलभावविनिश्चयोऽस्ति। तद्भावान्नाऽ-नित्या वणीः पदं भवितुमहीति।

अथ वर्णेभ्योऽर्थोन्तरभूतं पदं वर्णव्यङ्ग्यस्फोटरूपमभ्यु-15 पगम्यते। वर्णानां किल अर्थप्रत्यायकत्वं व्यस्तसमस्तानां संभवति, अस्ति च सा अर्थप्रतिपत्तिः तेन अर्थान्तरभूतं वर्णेभ्यः पदं विद्यः। अभिन्नाकारा च प्रतिपत्तिर्वर्णेष्वनुपपन्ना तेन वर्णेभ्यो भिन्नम् अभिन्नाकारं पद्मध्यवसीयते।

यत्तावदुक्तम् - " अर्थप्रतिपत्त्यन्यथानुपपत्त्या पद्मव-20 गम्यते " तद्युक्तम्, अर्थापत्तेः प्रामाण्यमेव नास्ति। यथा च न विद्यते तथा प्रागेव प्रपश्चितम्। न च पदेन सह प्रतिबद्धा अर्थप्रतिपत्तिः अवगतपूर्वा येन अन्यकारणपरिहारेण पदं बोधयति। प्रत्यक्षं च प्रमाणमेव न भवति। कथं तत् पद्प्रतिपाद्नाय अलम्? न च नित्यस्य विज्ञानाद्यर्थिकयाकरण-25

सामर्थ्यमस्ति । एवं लक्ष्यभृतं पदं न विद्यते । नद्भावान्नि-र्विषयं पारमार्थे(मर्षे) लक्षणमिति ।

अपि च, यानि लक्षणपराणि सृत्राणि तेषां लक्षणं विद्यते, न वा? यदि विद्यते; तत्रापि अन्यद् अत्रापि अन्यद् 5इत्यनिष्ठायां च न किंचित् पदं ज्ञानं(तं) स्यात्। अथ न विद्यते; किमेवं तार्हे तेषां साधुत्वं न विद्यते?

अथ लक्षणाभावेऽपि तेषां साधुत्वं विद्यते; एवं गावी-गोणी-गोपुत्तलिकेत्येवमादीनामपि अपभ्रंसा(शा)नां लक्षणा-भावेऽपि साधुत्वं भविष्यति। अथ लक्षणाभावात्र गाव्या-१०दीनां साधुत्वम्; तदा सूत्रपदानामपि तदभावादेव असा-धुत्वम्। अपि च, यदि नाम लक्षणिवकलता शब्दस्य; तदा किं भवति? किम्रचारियतुर्मुखभङ्गः संपद्यते, शब्दस्य वा अवाचकत्वम्, अर्थस्य वा रूपविपर्यासो जायते, किं वा अपशब्दप्रतिपादितार्थस्य अर्थकिषाकर्तृत्वं हीयते, अपशब्दो-१०चारणे सति अमङ्गलोदयो वा भवति?

तद्यदि तावत् प्रवक्षमुखभङ्गो भवति गावीदान्दोचारणे सितः , तदैते बहुलं गावीदान्दोचारणं कुर्वाणाः समुपलभ्यन्ते प्रवक्तारः, न च तेषां मुखभङ्गः समुपलभ्यते ।

अथ गावीशब्दस्य वाचकत्वं नोपपद्यते; तद्युक्तम्, 20गावीशब्देन बहुलं व्याहरन्ति प्रमातारः। अथ गोऽर्थपति-पित्सूनां गावीशब्दश्रवणानन्तरं गोशब्दे स्मृतिरूपजायते स च गवाद्यर्थवाचक इति चेत्; तद्युक्तम्, म्लेच्छादीनां साधुशब्दपरिज्ञानाभावात् कथं तद्विषया स्मृतिः? तद्भावे न गोऽर्थप्रतिपत्तिः स्यात्।

25 अथ अर्थस्य रूपविपर्यासो भवति ; तद्युक्तम् , न गावी-शब्देन अभिधीयमानस्य गोरूपता व्यावर्त्तमाना दृष्टा । अथ अर्थिकियाकर्तृत्वं हीयते; तद्युक्तम्, गावीशब्देन अभि-धीयमानस्य वाहदोहप्रसवसामध्ये नातिवर्त्तते गोपिण्डस्य। अथ गावीशब्दोचारणादमङ्गलोद्यो भवति, न तु वाचकत्वं निराक्रियते असाधुशब्दस्य। तदुक्तम् –

" अपशब्दोनुमानेन वाचकः कैश्चिद्ष्यते। 5 वाचकत्वाऽविशेषेऽपि नियमः पुण्यपापयोः॥ "

तद्युक्तम्, तेन मह प्रतिवन्धाभावात्। न चापोस्तित्वग्राहकं(?)
प्रमाणमस्ति । अन्यथैव काले च न म्लेच्छि[त]व्यमिति
नियमोऽभ्युपगम्यते। न च शुडम्, अन्यत्र पण्डितानामपि
व्यवहारोदयदानद्दीनात्।

तदेवमुप्युतेष्वेव तत्त्वेषु अविचारितरमणीयाः सर्वे व्यव-हारा घटनत इति ।

ये याता निह गोचरं सुरगुरोः बुद्धिवैकल्पा दृढाः,
प्राप्यन्ते ननु तेऽपि यत्र विमले पाखण्डद्र्पेच्छिद् ।
महश्रीजयराशिदेवगुरुभिः सृष्टो महार्थोद्यः – 15
तत्त्वोपश्रवसिंह एष इति यः ख्यातिं परां यास्यति ॥
पाष्वण्डखण्डनाभिज्ञा ज्ञानोद्धिविवर्षिताः।
जयराशेर्जयन्तीह विकल्पा वादिजिष्णवः॥ छ॥

संवत् १३४९ मार्ग० वदि ११ शनौ धवलक्क महं० नर-पालेन तत्त्वोपस्रवयन्थपुस्तिका लेखीति । भद्रं ॥ 20



## तत्त्वोपप्लवसिंहस्य

# परिशिष्टानि



## १. तत्त्वोपष्ठविसंहस्य शब्दसूची\*

अ

|                       | ••                    |                                             |                     |
|-----------------------|-----------------------|---------------------------------------------|---------------------|
| अकर्तृ                | ८०. २                 | अनुपल्रविधकारण                              | ७२. २५              |
| अकारक                 | ५२. ४                 | अनुपलभ्यस्वभाव                              | ६२. १३              |
| अकृत-कृताभ्यागमनाशदोप |                       |                                             | ६९. ११              |
| अक्षणिक १०५. २        |                       | अनुभव                                       | ५७. २४              |
| अक्षणिकत्व            | ८९. १                 | अनुभवाकाराननुकारित्व                        | ५७ २६               |
| <b>અક્ષ</b> ધી        | 80. 6                 | अनुमातृ                                     | ७१. २३              |
| अग्निसंवित्ति         | ६६. ५                 | अनुमान १०. २२; २१.                          | २२; २४.             |
| अजनक                  | ५१. २१                | २३, २४; २५.                                 |                     |
| अज्ञान                | ११. १४                | ३६. १०; ३९.                                 |                     |
| अतञ्जननस्वभाव         | ८६. २०                | -ह <b>ेट-सामान्य</b> तोहच्ट                 | 6.98                |
| अतध्यता               | १३. ४१                | -अप्रामाण्य                                 | २४, १०              |
| अतादात्म्यव्यवस्थित   | ५. २३                 | -अनुमानज्ञानस्य विषयार्थः                   | 30.94               |
| अतिशय ७५.             | २५; १२२. ३            | -संभवस्यानुमानेऽन्तर्भावः                   | ११३. १६             |
| अर्तातता              | <b>રૂ</b> હ. ૮        | अनुमान ( नैयायिक )                          | •                   |
| अत्यन्ताभाव           |                       | -प्रत्यक्षाभावे <b>ऽनु</b> मानाभावः         | ह्५. १              |
| अदुष्टकारणजन्यत्व     | 46. 93                | –अविनाभावसंबन्धग्रहणानुप                    | वत्तरनुमा-          |
| अदुस्य                | 40.0                  | नाभावः                                      | ६५. ६               |
| अध्यक्षात्मक          | : - Q, £              | -कार्यत्वाप्रतिपतेरनुमानस्याभ               | ाव <b>ः ६६</b> . २१ |
| अध्यक्ष               | ५८. २६                | —हेतुफ् <b>ळ</b> इंबन्बानवधारणाद्नुमानाभावः |                     |
| अनिवगतार्थगन्तृ २     | ७. ८; ८२. १७          | - 100                                       | ৩০, ৩               |
| अनाद्यन्ता ( सत्ता )  | ६३. १६                | -कारणेन कार्यानुमानस्य निषे                 | वः ७३. १४           |
| अनावृत                | ९७. २                 | -कृतकत्वेन अनित्यत्वानुमान                  | ास्य निषेधः         |
| अनित्यताब्यवहार       | १०९. ६                |                                             | ७३. २५              |
| अनित्यत्व             | ७३. २५                | –आत्मानुमाननिषेधः                           | ७४. १०              |
| अनित्यत्वागुमान       | १०८. ८                | अनुमान ( वौद्ध )                            |                     |
| अनिप्ठा               | <b>હ</b> . ૪          | -सामान्ययोः सामान्यस्वलः                    | क्षणयोश्च संबं-     |
| अनिष्ठोपप्रव          | <b>'</b> ९, २७        | धानवधारणादनुनानाभावः                        | ८३. १२              |
| अनुगताकार ६           | કે. ૧૦; <b>५</b> १. ૯ | –स्वलक्षणयोः संवंधानवधाः                    | (णाद्नुमा-          |
| अनुगम                 | ८२. १३                | नाभाव:                                      | ८३. १५              |
| अनुगमाभाव             | <i>دو</i> . ۶         | –हेतुफलभावानुपपत्तिप्रकटना                  | Į <b>८</b> ७. ८;    |
| अनुपनात।तिशय          | ७१५. २५               | ९०.                                         | नः ८८. २४           |
| अनुपलचित्र ४९. २१; ५० | o. ३; <b>६८</b> . २५; | -विषय।भावादनुमानाभावः                       | ९०. २१              |
|                       | <b>९४.</b> १७         | –ज्ञानयोरपि हेतुक्छभावानुप                  | ात्त <u>िः</u>      |
| –दश्यानुपलन्धि        | ९४. १७                |                                             | ९०. २१              |
| —अदृश्यानुपछव्धि      | <b>९४.</b> १८         | -स्वभावानुमानखण्डन                          | १०८. ५              |

| अनुमेयप्रतिपत्ति ६. ६,                              | , २१; ७३, १७             | अभ्रान्तता                                                                                                                                                                                                                      | ३१. ८              |
|-----------------------------------------------------|--------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| अनुवादपर                                            | ५८, १२<br>५८, १२         | अभान्तभान्तद्वेत                                                                                                                                                                                                                | ख्य <sub>,</sub> ह |
| अनुवादपरता                                          | ५८. २५                   | अमङ्गलोदय                                                                                                                                                                                                                       | <b>૧૨</b> ૧, ર     |
| अनुत्रादानुपपत्ति                                   | ५९. ४                    | · ·                                                                                                                                                                                                                             |                    |
| अनेककालान्तरावस्थान<br>अनेककालान्तरावस्थान          | ७२. ४                    | अम्बर्फल                                                                                                                                                                                                                        | ७०. १६             |
| अनेकान्त                                            | ६९. १०                   | अयोगोलकाङ्गारावस्था                                                                                                                                                                                                             | ५२. इ              |
| अनेकान्तवाद<br>अनेकान्तवाद                          | ७८. ६                    | ુલ્ફ કુરું કુર<br>કુરું કુરું ક | ५; ८५, ३;          |
|                                                     | ३; <b>११</b> ७. १७;      | १०१. ९                                                                                                                                                                                                                          |                    |
| <b>११९.</b> ६                                       |                          | –अनुपजातातिशयः                                                                                                                                                                                                                  | २२. ८              |
| अन्त्यावयवी                                         | ९. २                     | –उपजातातिशयः                                                                                                                                                                                                                    | २२. ९              |
| अन्यथानुपपत्ति                                      | 90. 98                   | -अन्यतिरकोपजातातिशयः                                                                                                                                                                                                            | २२. ९              |
| अन्यतरासत्त्व                                       | ४९. ३                    | -व्यतिरकोपजातातिशयः                                                                                                                                                                                                             | <b>૨૨.</b> ૧       |
| अन्योन्यविरोधित्वप्रसङ्ग                            | ६८. ७                    |                                                                                                                                                                                                                                 | २५. ५५. २          |
| भन्योन्याकारानुगम                                   | ८८. १३                   | -विज्ञानरूपा                                                                                                                                                                                                                    | १६. ११             |
| अन्वयन्यतिरेक                                       | ۷0. २٠                   | –प्रवृत्तिरूपा                                                                                                                                                                                                                  | १६. ११             |
| अपदिकार्थप्रतिपत्ति                                 | १२२. १७                  | –प्राप्तिरूपा                                                                                                                                                                                                                   | <b>१६.</b> ११      |
| अपरमार्थसत्त्व                                      | 99.8                     | सुखदुःखोत्पादरूपा                                                                                                                                                                                                               | १६. ११             |
| अप <b>रा</b> न्द                                    | १२५. ५                   | अर्थिकियाकर्तृत्व                                                                                                                                                                                                               | १२५. १             |
|                                                     |                          | अर्थिकियाकर्तृत्वाभाव                                                                                                                                                                                                           | ५२. ५              |
| अपौरुषेय                                            | 9. ૧; <b>૪</b> ૨. ૧૦     | अर्थजन्याकार                                                                                                                                                                                                                    | <b>२२.</b> ६       |
| अपोरषय<br>अपौरषेयत्व                                | ११८. ५                   | अर्थवर्म                                                                                                                                                                                                                        | १०३. २             |
|                                                     | <b>. ११६.</b> ३          | अर्थवादवाक्य                                                                                                                                                                                                                    | ११४. २३            |
| अप्रतीयमानस्वलक्षणजन्यता<br>अप्रसिद्धपदपदार्थपूर्वक | 38. 9                    | अर्थस्य वेदनम्                                                                                                                                                                                                                  | ७१. ११             |
| अत्रासद्धपद्पदायपू <b>व</b> क<br>अ <b>बा</b> धितपद  | ११४, २०                  | –सत्तामात्रेण                                                                                                                                                                                                                   | ७१. १३             |
| अबा <b>लिश</b><br>अबालिश                            | <b>६१</b> . १८<br>३८. १६ | —तज्जन्यतया                                                                                                                                                                                                                     | ७१. १४             |
| अबोधात्मक                                           | ५७. १                    | अर्थान्तर                                                                                                                                                                                                                       | १२. २५             |
| अभाव ४२. १७; १०७.                                   |                          | अर्थान्तरसत्ता                                                                                                                                                                                                                  | १०. १५             |
| ७८. १२                                              | 11; 66, 14;              | अर्थापति २४. १८; ६०                                                                                                                                                                                                             | . २9; १०९.         |
| –इतरेतराभाव                                         | <b>છ.</b> ૨૬             | २५; ११४. १                                                                                                                                                                                                                      |                    |
| -प्रागभाव                                           | ५. ३                     | –दर्शनार्थापत्ति                                                                                                                                                                                                                | १०९. २१            |
| - प्रध्वंसाभाव                                      | 4. 8                     | -अनुमानपूर्विका                                                                                                                                                                                                                 | १०९. २३            |
| –अत्यन्ताभाव                                        | બ, ફ                     | –अभावपूर्विका                                                                                                                                                                                                                   | १०९. २४            |
| अभाव (प्रमाण)                                       | <b>૧</b> ૧૨ . ૧          | –आगमपूर्विका                                                                                                                                                                                                                    | १०९. २६            |
| अभावज्ञान                                           | १४. ६                    | –अर्थापत्तिपूर्विका                                                                                                                                                                                                             | ११०. २             |
| अभावन्यवस्था                                        | १४. ६                    | –उपमानपूर्विका                                                                                                                                                                                                                  | ११0. ३             |
| अभावस्वभाव                                          | ७९. २                    | अर्थापत्याधिकरणव्यवस्थिति                                                                                                                                                                                                       | २६. १५             |
| अभावहेतु                                            | 86. 96                   | अविग्मागविद्                                                                                                                                                                                                                    | ५८. १६             |
| अभावाकारता                                          | <b>دع.</b> ٩             | अवदातता                                                                                                                                                                                                                         | 48. 99             |
| अभिलाप                                              | ३४. ३                    | अवदातेतरकर्मानुवेध                                                                                                                                                                                                              | ११५. २२            |
| अभान्त                                              | <b>३२.</b> ६             | अवबोध                                                                                                                                                                                                                           | ५८. १९             |
|                                                     | 7.00                     |                                                                                                                                                                                                                                 | ,                  |

| अवबोधन                                                                                                             | ६०. २                                                                                                                   | -प्रतीयमानार्थजन्यत्व                                                                                                                          | 20 00                                                                                                                                                                     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| अवबोधबुद्धि                                                                                                        | ξę. c                                                                                                                   |                                                                                                                                                | ३४, १९                                                                                                                                                                    |
| अवयव                                                                                                               | ९४. ७: ९८. ७                                                                                                            | -प्रतीयमानसत्यता<br>                                                                                                                           | ३५. ४                                                                                                                                                                     |
| अवयवाधिकरण                                                                                                         | ४८. ४; ४९. २                                                                                                            | —स्वरुक्षणाप्रतिभासिता<br>अस्मर्थमाणकर्त्तृकत्व                                                                                                | ३४, २६                                                                                                                                                                    |
| अवयवाधिकरणाऽब्यतिरक                                                                                                |                                                                                                                         | जत्मञ्रमाणकत्तुकत्व                                                                                                                            | ११६. ५                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                    | •                                                                                                                       | आ                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                    | ७; <b>९५</b> , २५; <b>९६</b> .                                                                                          | आकिस्मकत्व                                                                                                                                     | ४६. १३                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                    | ९७, ११; ९८. ३                                                                                                           | आकार (विषयार्पित)                                                                                                                              | ५२ १६                                                                                                                                                                     |
| अव्यवं।पचय                                                                                                         | ६३. ४                                                                                                                   | आकार                                                                                                                                           | ६२. १८                                                                                                                                                                    |
| अवान्तरगणिकाकार                                                                                                    | 4. 90; 6. 0                                                                                                             | आकारकद्म्बकस्वरूप                                                                                                                              | ५४. २०                                                                                                                                                                    |
| अविद्यमान                                                                                                          | <b>९</b> . १२                                                                                                           | आकारभेद                                                                                                                                        | ७७. २५                                                                                                                                                                    |
| अविद्यमानकर्त्तव्यार्थाववाध                                                                                        | **                                                                                                                      | आकारभेदग्रहण                                                                                                                                   | ८७. १४                                                                                                                                                                    |
| अविनाभावसम्बन्ध                                                                                                    | २४. ११; ६५. ६                                                                                                           | आकारान्तर                                                                                                                                      | ६२. १९                                                                                                                                                                    |
| -स्वलक्षणयोः                                                                                                       | ह् <b>५</b> . ११                                                                                                        | आत्मन ६२. १४; ६३. १५                                                                                                                           |                                                                                                                                                                           |
| –सामान्ययोः                                                                                                        | ह्प. ८                                                                                                                  | ७५.१२                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                           |
| –सामान्यस्त्रत्वक्षणयाः                                                                                            | ξ <sup>(4</sup> , υ                                                                                                     | –आनन्दरूप, स्वसंवेद्य                                                                                                                          | ८१. १६                                                                                                                                                                    |
| अविनाभाविसम्बन्धप्रहण                                                                                              | २५. १६                                                                                                                  | -देहपरिणामी                                                                                                                                    | ७६. २४                                                                                                                                                                    |
| अविसंवाद                                                                                                           | ાર્ટ ( કુલ્યું ન                                                                                                        | –अनुमान                                                                                                                                        | <b>68.99</b>                                                                                                                                                              |
| अविसंवादक                                                                                                          | ११५. ३                                                                                                                  | _आरमान्तःकरणसैबंध                                                                                                                              | ९                                                                                                                                                                         |
| अविसंवादिज्ञान                                                                                                     | २८. ११                                                                                                                  | —आत्ममनःसंनिकष                                                                                                                                 | १३                                                                                                                                                                        |
| अव्यतिरिक्त                                                                                                        | ५२. २४                                                                                                                  |                                                                                                                                                | ; ७८. १९                                                                                                                                                                  |
| अव्यतिरिक्तजात।तिशयः                                                                                               | ७५ २७                                                                                                                   | आत्मसंविद्रूपा                                                                                                                                 | ११. २                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                    | ५; ४९. ३; १०२.                                                                                                          | आत्मानुमान                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                           |
| २६                                                                                                                 | <b>8 </b>                                                                                                               | -नैयायिकशंमतस्य निषेधः                                                                                                                         | ଏଥ. १०                                                                                                                                                                    |
| <b>–</b> ज्ञानस्य                                                                                                  | <b>१०३</b> . ३                                                                                                          | -जैनमतेनात्मानुमानानुपपत्तिः                                                                                                                   | ७६. २४                                                                                                                                                                    |
| —अर्थस्य                                                                                                           | १०२. २७                                                                                                                 | -सांख्यमतेनापि अनुपपत्तिः                                                                                                                      | ७९ २०                                                                                                                                                                     |
| अव्यतिरकप्रतिपादन                                                                                                  | <b>१०३</b> , ३                                                                                                          | -मीमांसकमतेनापि अनुपपत्तिः                                                                                                                     | رع. ره                                                                                                                                                                    |
| अव्यपदेश्य                                                                                                         | २०. २५                                                                                                                  |                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                    |                                                                                                                         | आस्त्रेगाहरू                                                                                                                                   | 64.96                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                    | ३. २५; ११. १८;                                                                                                          | आदर्शमण्डल                                                                                                                                     | ८५, १८<br>८५, १९                                                                                                                                                          |
| ४१. १                                                                                                              | ৽; ৪৪. ৭৩                                                                                                               | आद्शेरूपता                                                                                                                                     | ८५, १९                                                                                                                                                                    |
| ४१. १<br>अन्यभिचारिता ३.                                                                                           | ०; ४४. १७<br>९; ४. २२; ९. ५                                                                                             | आद्शेरूपता<br>आयज्ञान                                                                                                                          | ८५, १९<br>५७. ४                                                                                                                                                           |
| ४१. १<br>अन्यभिचारिता ३.<br>अन्यभिचारित्व २ ८:                                                                     | ॰; ४४. १७<br>९; ४. २२; ९. ५<br>९. १७; ६१. १९                                                                            | आद्शेरूपता<br>आयज्ञान<br>आनुमानिकज्ञान                                                                                                         | ८५, १९                                                                                                                                                                    |
| ४१. १<br>अन्यभिचारिता ३.<br>अन्यभिचारित्य २ ८;<br>असत्त्वम् ( परस्पतया )                                           | ৽; ४४. १७<br>९; ४. २२; ९. ५<br>९. १७; ६१. १९<br>७८. १०                                                                  | आदर्शरूपता<br>आद्यज्ञान<br>आनुमानिकज्ञान<br>–स्वलक्षणविषयक                                                                                     | ८५, १९<br>५७. ४<br>९०. २१<br>९०. २६                                                                                                                                       |
| ४१. १<br>अन्यभिचारिता ३.<br>अन्यभिचारित्व २ ८;<br>असत्वम् (पररूपतया)<br>असाधुशन्द                                  | ०; ४४. १७<br>९; ४. २२; ९. ५<br>९. १७; ६१. १९<br>७८. १०<br>१२५. ४                                                        | आदर्शरूपता<br>आयज्ञान<br>आनुमानिकज्ञान<br>—स्वस्थ्रणविषयक<br>—यस्तुभृतसामान्यविषयक                                                             | ८५, १९<br>५७. ४<br>९०. २१<br>९०. २६<br>९१. १७                                                                                                                             |
| ४१. १ अव्यभिचारिता ३. अव्यभिचारित २ ८; असत्वम् ( पररूपतया ) असाधुशन्द असामान्यात्मक                                | ৽; ४४. १७<br>९; ४. २२; ९. ५<br>९. १७; ६१. १९<br>७८. १०<br>१२५. ४<br>६. २२                                               | आद्दीरूपता<br>आद्यज्ञान<br>आनुमानिकज्ञान<br>—ह्वलक्षणविषयक<br>—वह्ुभूतसामान्यविषयक<br>—अवस्तुभूतसामान्यविषयक<br>—अवस्तुभूतसामान्यविषयक         | ८५, १९<br>५७. ४<br>९०. २१<br>९०. २६                                                                                                                                       |
| ४१. १<br>अन्यभिचारिता ३.<br>अन्यभिचारित्य २ ८:<br>असत्त्वम् (परस्पतया)<br>असाधुशन्द<br>असामान्यात्मक<br>असिद्ध १०३ | 0; 성상, 9 %         ९; 성, २२; ९. ५         ९. १७; ६१. १९         ७८. १०         १२५. ४         ६. २२         २५; ११७. १० | आदर्शरूपता<br>आद्यज्ञान<br>आनुमानिकज्ञान<br>—ह्वस्थ्रणविषयक<br>—त्रह्ीभृतसामान्यविषयक<br>—अवस्तुभृतसामान्यविषयक<br>—विकल्पविषयक                | ८५, १९<br>५७, ४<br>९०, २१<br>९०, २६<br>९१, १७<br>९१, २०                                                                                                                   |
| ४१. १ अन्यभिचारिता ३. अन्यभिचारित्र २ ८; असत्वम् ( परस्पतया ) असाधुशन्द असामान्यात्मक असिद्ध असिद्धता              | o; 88. 90 8; 8. 32; 8. 4 8. 90; 88. 98 92. 90 824. 8 8. 22 5. 20; 880. 90 803. 93                                       | आदर्शरूपता<br>आद्यज्ञान<br>आनुमानिकज्ञान<br>—स्त्रलक्षणविषयक<br>—त्रह्शभूतसामान्यविषयक<br>—अवस्तुभूतसामान्यविषयक<br>—विकल्पविषयक<br>—निर्विषयक | ८५, १९<br>५७, ४<br>९०, २१<br>९०, २६<br>९१, १७<br>९१, २०<br>९२, १                                                                                                          |
| ४१. १ अन्यभिचारिता ३. अन्यभिचारित्य २ ८; असत्वम् (परस्पतया) असाधुशन्द असामान्यात्मक असिद्ध असिद्धता अस्पष्टता      | e; 성상, 9 %         e; 성, 24; e, 4         e, 9 %;                                                                       | आदर्शरूपता आद्यज्ञान आनुमानिकज्ञान अनुमानिकज्ञान                                                                                               | <ul> <li>८५, १९</li> <li>५७, ४</li> <li>९०, २६</li> <li>९१, १०</li> <li>९१, २०</li> <li>९२, १०</li> <li>९३, १०</li> <li>९३, १०</li> <li>९३, १०</li> <li>९३, १०</li> </ul> |
| ४१. १ अन्यभिचारिता ३. अन्यभिचारित्र २ ८; असत्वम् ( परस्पतया ) असाधुशन्द असामान्यात्मक असिद्ध असिद्धता              | o; 88. 90 8; 8. 32; 8. 4 8. 90; 88. 98 92. 90 824. 8 8. 22 5. 20; 880. 90                                               | आदर्शरूपता<br>आद्यज्ञान<br>आनुमानिकज्ञान<br>—स्त्रलक्षणविषयक<br>—त्रह्शभूतसामान्यविषयक<br>—अवस्तुभूतसामान्यविषयक<br>—विकल्पविषयक<br>—निर्विषयक | ८५, १९<br>५७. ४<br>९०. २१<br>९०. २६<br>९१. १७<br>९१. १०<br>९२. १                                                                                                          |

| 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                | rr                           |                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|------------------------------|----------------|
| आलम्बनार्थ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | -, ,           | प्                           |                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>२</b> . ८   | एककारकसामयी                  | <b>ઝ</b> ६. ૧૧ |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | २. १०<br>२. १२ | एककायोत्पादन                 | क्षद्, ११      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>ર</b> . ૧૨  | एककालयोगित्व                 | 8014. C        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ६. १४          | एककालीनता                    | 80. 94         |
| 11.04                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | १. २४          | एकता ( सुखदुःखयोः )          | હર, પ          |
| -11 111 111 111 1111                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ५ २३           | एकत्व                        | હહ. ૧૭         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ८. २३          | ए फ़दशानुकारित्य             | ५७. २६         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ९७. ३          |                              | <b>43.</b> 93  |
| <b>š</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ton 0          | एकरूप                        |                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 40. g          | एकभावस्वभावाः ( सर्व भावाः ) | ७९, १२         |
| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | છે. રફ         | एकाकार्ता                    | ४०. १७         |
| इतरेतराश्रयत्व २. ११; ५२. ३; ११                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                | एकान्ताभद                    | ७८. ३          |
| 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | <b>२</b> . १२  | एकीकरण                       | ९२. १०         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | १. २३          | एकोपलम्भ                     | १०४. ८         |
| इन्द्रियव्यापार '५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ७, १३          | Ù                            |                |
| इन्द्रियार्थसिनाकर्ष १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | <b>१</b> . २१  | ऐतिह्य                       |                |
| -व्यवहितार्थानु गलव्धिलिंगः <b>२</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | o; 20          | _आगमंऽन्तर्भावः              | ११३. १८        |
| –आवरणलिंगः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 0. २३          | ओ                            |                |
| -तद्भवकुम्भादिज्ञानेन अवगम्यते                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | २१. १          | <b>ओ</b> पचोरिक=             | ८०. ७          |
| इन्द्रियार्थसिन्नकर्षजन्याकार २                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | १, १२          | क                            | •              |
| इन्द्रियार्थसम्प्रयोगजत्व ५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ८. १६          | <b>कमलदलाववोधक</b>           | 49.90          |
| इन्द्रियान्यतिरेकित्व                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ६२. २          | करण ( दुष्ट )                | <b>₹.</b> ७    |
| इन्द्रियेकत्व                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <b>६२.</b> 9   | करणस्पता                     | <b>६</b> ३. १२ |
| इन्द्रियोत्पाद्यत्व २                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | १. २४          | कर्तव्यार्थविपयत्य           | €0. ८          |
| र हे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                |                              | હર્. રૂપ       |
| <b>ई</b> श्व <b>रः</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | <b>७३.</b> ६   | कर्तृत्व                     | J. 11          |
| उ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                | कल्पना                       |                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 40. 9          | —गुणचळनजात्यादिविशेषणोत्पा   |                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 3. 94          | विज्ञान                      | ३२. १४         |
| <b>उदक</b> न्यक्ति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <b>છ</b> . દ   | –६मृत्युत्पादक               | ३३. १          |
| The state of the s | ३. २४          | —हमृतिरूपत्वन                | ३३. ४          |
| _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | <b>११.</b> ४   | —हमृत्युत्पाद्यत्वेन         | ३३. १४         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 0. 99          | —अभिलापसंसर्गनिर्भास         | ३३ २०          |
| उपमान ११०. १९; १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                | -अभिलापवती प्रतीतिः          | રૂ ક           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>२.</b> १७   | –अस्पष्टाकारा                | દ્દેષ્ઠ. ૧૨    |
| उपमानफळ ११०. २१; १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                | –अतात्त्रिकार्थगृहीतिरूपा    | ३५. ८          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>२. २०</b>   | –अतास्विकी                   | 34 9           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | २. २३          |                              | 34.99          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 40. 3          | –त्रिरूपाहिङ्गतोऽर्थेदक्     | •              |
| _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | २. १२          | —अतीतानागतार्थगृहीतिरूपा     | <b>રૂ</b> હ. ૪ |
| ङ्पादानकारणानुकारित्व ५५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ૭. રુષ         | -'गोः' इत्यादि ज्ञानं        | ३९. २५         |

| कल्पनापोड                            | ३२. ४: ३७. २७; ४१. ५                 | ग                                           |                          |
|--------------------------------------|--------------------------------------|---------------------------------------------|--------------------------|
| कल्पनाविरस                           |                                      | गकार                                        | १२१. ५                   |
| –ज्ञानकायनाव                         | शस्यव्यवस्थितदेह ३९.११               | गडुप्रवेशाक्षितारकविनिर्                    |                          |
| –भेदेन व्यव                          | स्थत ३९. २०                          | गन्धाकारोपरक्तगन्धादिः                      |                          |
| कारक                                 | 42, 3                                | गस्यगमकभाव                                  | ८२. २                    |
| कारककदम्बराम्पा                      |                                      | गावीगोणीगो9त्तलिका                          | १२४. ७                   |
|                                      | ५२. ३                                | गुणत्रय                                     | ६३. २५; ६४. ६            |
| कारकत्य<br>कारकसाकत्य                | 40. 9                                | गृहीतम्राहित्व                              | २५, २५                   |
| कारकसंघान                            | 84. 4                                | गृहीतार्थगृहीतिरूपता                        | २३. १                    |
| कारण                                 | ७२. १०: ७७. २१                       | गृहीतार्थम्राहित्व                          | २२. २५                   |
| कारणपुर्वकत्व                        | ७२. १२                               | गोगवयसादश्य                                 | ११०. ४                   |
| —स्वकारणसन                           |                                      | गोविषाण                                     | ५६. २                    |
| -सत्ता                               | ७२. १९                               | E                                           |                          |
| –धर्मान्तर                           | ७२, १३                               | घटना                                        | ९२, २६                   |
| कारणानुमान                           | १०९. १७                              | घटसामान्य                                   | ४७. २५; ४८, २१           |
| कार्याऽकिस्मकत्यः                    | વસ <b>ું ૬</b> ૧. ર                  | घट-संख्या-सामान्य<br>घटाचनुपंरुम्भानुपपत्ति | <b>४६</b> . २०; ४७. ३    |
|                                      | ા<br>૬. ૧૨, હેર્. ૨૨, હેર <b>ે</b> ૮ |                                             | ६२. ५                    |
| कार्यात्पादात्मक<br>कार्यात्पादात्मक | 48. 38                               | =======================================     |                          |
| कालविकत्य                            | ₹0149°                               | चक्षूरूपाळोकमनस्कार                         | 48. 99                   |
| कालात्ययापदिप्रत                     |                                      | चक्षूरूपालोकादि<br>चलाचलत्वसाधन             | ५३. २२<br><b>९</b> ७. १० |
| कृपारामादि                           | ११६. २१                              | चित्तच <u>ै</u> त                           | 48. 93                   |
| कृतकत्व<br>व                         | ७३ २५; १०८. ८                        | चित्सिद्धि                                  | <b>&amp;8.</b> 9 s.      |
| केशोण्डुकादि                         | ٩, ٦٠                                | चिदचित्                                     | ५२. २६; ८५. १०           |
| केशोण्डकन्दुद्रय                     | १०. १८                               | चिदारिमका                                   | <b>८५.</b> ११            |
| कैवल्य                               |                                      | चैत्यवन्दनादिकिया                           | ५५. २४                   |
| —सांस्यसंगत                          | ८१. ९                                | चोदनाजनित                                   | <b>११६</b> . १४          |
| –आनन्दरूप                            | <b>८१.</b> १५                        | चोदनाजनिता बुद्धिः                          | ११६. १२; ११८.            |
| कमकर्तृत्य                           | ५१. १३                               |                                             | १७; ११९. २               |
| क्रमेतराभ्याम्                       | <b>የተ</b> ዲ ዓ ዓ                      | चोदनावचन                                    | १०. २२; ५९. २५           |
| क्षणिकत्व                            | १०५. २; १०७. १२                      | चोदनावचनजनित्विज्ञा                         | न                        |
| क्षीरोदकवद्                          | 40.98                                | —अविद्यमानकर्तव्य                           | र्थावबोधकम्? ५९. २५      |
|                                      | ख                                    | -०स्य मिथ्यात्वम्                           | <b>EO.</b> 8             |
| खण्डना                               |                                      | -कर्तेव्यतार्थविषयम्                        |                          |
| -प्रत्यक्षण स                        | त्ताविच्छेदस्यानवगतिः                | —तदभावविषयम् <sup>१</sup>                   |                          |
|                                      | <b>६</b> ६. २१                       | -निर्विषयम् <sup>१</sup>                    | <b>&amp;0.</b> 94        |
| -धूमविरोधि                           | त्वेन असो धूमस्य खण्डना              | -न संदिग्धम्                                | ११६. १४                  |
| •                                    | <b>६</b> ७. २६                       | -न भ्रान्तम्                                | ११६. १५                  |
| खरविषाण                              | ५५. २२                               | —यथार्थत्व                                  | <b>११</b> ९. १६          |

## तत्त्वोपप्रवसिंहस्य

| ţ                           | ज                         | तथ्यता ( कथं ज्ञायते ? )         | કર. હ          |
|-----------------------------|---------------------------|----------------------------------|----------------|
| जनक                         | ५१. २१; ७२. ३             | तदमहेऽमहात् ४५                   | ७. २०; ४८. २५  |
| जनकत्व                      | ७२, २०, ७६, १८            | तदवयवाधिकरण                      | <b>છ</b> ું ૨૪ |
| जनकत्वाकारार्पकत्व          | 42, 98                    | तन्तु-तुरी-कारकोपनिपात           | ११९. २२        |
| जलचन्द्राकीदि               | १०४. २५                   | तमस्                             | ६१. १६         |
| जाति                        | • • • • •                 | तादात्म्यविपर्यास                | <b>ઇ.</b> ૬    |
|                             | <sup>१</sup> ४. ७; २९. १४ | तादातम्यव्यवस्थित                | 4. 99          |
| —अर्थान्तरभूता <sup>१</sup> | ४. १०; २९. १६             | तादातम्यव्यवस्थिता               | ઇ. હ           |
| –विज्ञानजनकत्वाय            | •                         | तीव्रमन्दात्मता                  | १२१, ४         |
| -प्रमाणाभावात् न            |                           | त्रिरूपलिङ <u>्</u>              | <b>३</b> ५. ११ |
| −भिन्नाभिन्ना <sup>१</sup>  | ٧. ७                      | द                                |                |
| जातिदोष                     | ٩. २٩                     | दहनग्रहण                         | ८६. १०         |
| ज्ञानं बाध्यते              | १४. ३                     | दहनज्ञान                         | ८६. २          |
| ज्ञान                       | • • •                     | दहनधूमयोर्हें तुफलभावज्ञानम्     |                |
| -कार्येकस्वभावम्            | ५६, १                     | –सत्तामात्रेण                    | ८३. १९         |
| –कारणैकस्वभावम्             | <b>५</b> ४. २४            | -तदाकारयोगित्वेन                 | ८३. २३         |
| –उभयस्वभावम्                | ५५, २                     | -अतज्जननस्वभावेन                 | ८३. २०         |
| ज्ञानतादात्म्यव्यवस्थित     | ૂં ૮૪. ર                  | –तञ्जननस्वभावेन                  | <b>८३</b> . २२ |
| ज्ञानपूर्वकत्वानुमान        | ५७. ७                     | दहनाकारता                        | ८४. २४         |
| ज्ञानरूपता                  | در. ۹۰<br>دی. ۹۰          | दहनाकारयोगित्व                   | ८४. १४         |
| ज्ञानाकार                   | <b>११.</b> ६              | दिक्                             | ७३. ६          |
| ज्ञानाकारता                 | 42.9                      | दुष्टकारकसन्दोहोत्पाद्यत्व       | २. ६           |
| ज्ञानाकारपरिकल्पना          | <b>४५.</b> २२             | दुष्टता                          | २, ९           |
| ज्ञानाकारापेकत्व            | ૮૪. ૧                     | दूरावरणादिनिमित्त                | ६९. ९          |
| ज्ञानात्मता                 | 88. 6                     | दृश्य                            | 40. 0          |
| ज्ञानान्तरवेद्य             | ११. ५                     | द <b>ष्टा</b> ≈त                 | ३८. २०         |
| ज्ञानापोढ                   | <b>૪</b> ૧. ૬             | द्दष्टान्त <b>दा</b> र्घ्टान्तिक | ८१. २१         |
| ज्ञानावलीढ                  | SO. 98                    | देशकालस्वभावविप्रकर्ष            | ह्प, १५        |
| ज्ञानेन (बाध्यते)           | १५. २२                    | देशभेदेनाऽग्रहण                  | ૪७. ૬          |
| ज्ञापकत्व                   | 84. €                     | दोष                              | ११६. ९         |
|                             | इ <b>ा</b>                | द्रव्यादिव्यवस्था                | ८. २५          |
| <b>झषमहिषपरिवर्तनाऽ</b> भि  |                           | ঘ                                |                |
| क्षयान्याय<br>कियान्याय     |                           | घूमाविर्भावकत्व                  | ८७. २४         |
|                             | <u>३</u> . २०             | धूमोत्पादनम् ( दहनस्य )          | ८७. २४         |
|                             | त                         | —उपादानभूतेन                     | ८८. १          |
| तज्जननस्वभाव                | ८६. २ २                   | ू-निमित्तभूतेन                   | ८७. २६         |
| तत्त्व                      | १२५. ११                   |                                  | १९. १५; ५९. ७  |
| तत्त्वोपप्रव                | <b>९.</b> १६              | धर्मधर्मिन्याय                   | <b>२१</b> . २२ |
| तथ्य                        | <b>४२</b> . ७             | धर्मी                            | ९, २४; ४८, १   |

| •                     | ť                  | परलोकी (आत्मा)                      | ४५. १०                           |
|-----------------------|--------------------|-------------------------------------|----------------------------------|
| नयनार्थसिचकर्प        | ક્કૃ. રર           | परात्मा                             | 86. 6                            |
| नयनाळाकमनस्कारादि     | १५१. १६            | परामशेज्ञानम्                       | <b>६४.</b> २४; ७३, १६            |
| नयनालोकश्वरादि        | ७१.१५              | पर्याय                              |                                  |
| नरसिंह                | UP, 9              |                                     | 49. 98                           |
| नवसम्बलक              | ११५. १७            | पर्यायरूपता                         | ७९. ५                            |
| नालिकरद्वीपवासिन      | ६६.५               | पाखण्डखण्डना                        | १२५. १७                          |
| निःसामान्यता          | 8.4                | पाखण्डदर्पन्छिदि                    | १२५. १४                          |
| निप्रहस्थान           | ११६.२४             | पिशाच                               | ८९, ११                           |
| नित्य                 | 48.99              | पिशाचेश्वरतुल्यत्व                  | ६६. ६                            |
| नित्यानित्य           | V.50               | पुण्यपाप                            | १२५. ६                           |
| नित्यानित्याकार       | ६९.२४              | पुरुष                               | ८०. ७; ११६. ३                    |
| निमित्तनैमित्तिकभाव   | ६३.२४              | पुरुषसिद्धि                         | <b>દ્દેક.</b> ૧૫                 |
| नियतदेशकालनियमित      | ध्रुष.२७           | पुरुषान्तरसमर्थमाणकर्तृः            | ह (वेद) ११७. १९                  |
| नियतंदशकालस्यभाव      | 26.93              | पूर्वसहोत्पन्नविज्ञान               | ५६. १                            |
| नियतात्मव्यपदेश       | ७११.२०             | पूर्वापरग्रहण                       | १२३. ७                           |
| निरुपचरितकारणप्रदृण   | ७०.७               | पूर्वापरभाव                         | १२३. ७                           |
| निर्विकल्पक           | ्रवृत्रं, २०; ३९,५ | पुर्वापरसहिवकल्प                    | ८९. १९                           |
| निर्विकल्पकत्व        | ३७.१६; ३८.२४       | पूर्वापरानेककार्याविर्भाव           |                                  |
| निसर्गदायानुवंध       | ११८.९              | पौरुषेय                             | ११६. ९                           |
| नीलतर्द्धा            | 86.8               | प्रतिकर्मव्यवस्था                   | <b>૮३.</b> २७                    |
| नीललोहितघटादि         | <b>६</b> २.३       | प्रतिकर्मव्यवस्थानुपपत्ति           |                                  |
| नीलस्वलक्षण           | ५१.२३, १०५.१६      | प्रतिकर्मव्यवस्थाहेतु               | ૨૭. ૧૮                           |
| नत्रधी                | 80.8               | प्रतिक्षणध्यं सिन्                  | <b>१२२.</b> १३                   |
| नेरात्म्य             | છેલ,૨૧             | प्रतिपत्त <u>ु</u>                  | ₹. 9                             |
| •                     | र                  | प्रतिबिम्बनार्थे<br>प्रतिबिम्बनार्थ |                                  |
| पक्षीकरणम् ४७. २३     | ; ४८, ४; १०२, १९   | त्राताबन्धनाय<br>प्रतीति            | <b>ે.</b> ૧૨<br><b>રૂ</b> ષ્ટ, ર |
| -विज्ञानस्य           | १०२.२०             | त्रताति<br>प्रतीत्यारूढस्वलक्षण जन  |                                  |
| -अर्थस्य              | १०२,२३             | त्रतात्वास्कल्पण्यानः<br>प्रतीयमान  | \$4. 92                          |
| पदम्                  |                    | _                                   |                                  |
| -तस्य साधुत्वम्       | १२०.७              | प्रतीयमानोपकारकार्थ                 | <b>ξο</b> , <i>ω</i>             |
| -गकारादयो वर्णाः      | १२०.१०             | प्रत्यक्ष (ग्यायसंमत                |                                  |
| -स्फोटरूपम्           | <b>१२३</b> .१५     | —लक्षण<br>—राज्या                   | <b>२. ३</b>                      |
| —अर्थप्रतिपत्त्रन्यथा | नुपपत्या अवगम्यते  | —अन्यभिचारित्वप                     |                                  |
|                       | १२३.२०             | <b>–•</b> यवसायात्मकत्व             |                                  |
| परमार्थसत्            | 96.96              | -अव्यपदेश्यत्वपरी                   |                                  |
| पररूपानुस्यूतता       | 8.98               |                                     | तिपन्नत्वपरीक्षा २०. १७          |
| परलोक                 | 84.90              | —इन्द्रियजन्यत्वप्री                |                                  |
| परलोकविज्ञानकल्पना    | ٤૮,३               | —अर्थजन्यत्विनषेध                   | : २२, ८                          |
| र                     |                    |                                     |                                  |

| इ.ह.                               | तत्त्वोपप्र      | वसिंहस्य                           |               |
|------------------------------------|------------------|------------------------------------|---------------|
| प्रत्यक्ष ( सौगतसंमत )             |                  | –प्रमाणान्तरानवधारितविषय           | त्व ८२. ७     |
| –विषय                              | ३१. १२           | -इतरेतरव्यावृत्तिविशेषविषय         |               |
| -कल्पनापोढपदस्य परीक्षा            | <b>३२</b> . ६    | -अविसंवादिज्ञान ( बे!द्ध )         | २८. ११        |
| -स्पष्टतायाः परीक्षा               | ३५. २४           | -वौद्धसंमतद्वित्व                  | ₹0. ₹         |
| -अर्थसामार्थ्यन समुद्भवस्य नि      |                  | प्रवृत्ति                          | 3.93          |
| ३७. २६                             |                  |                                    | •             |
| -विकल्पजनकत्वनिषेधः                | ३८. २७           |                                    | 9; 46. 98     |
| –प्रत्यक्षसाधनः कल्पनाविर          | हः ३९. ९         | प्रसिद्धपद्पदार्थसम्बन्धपूर्वक<br> | ११४. १७       |
| —अव्यभिचारितत्वपरीक्षा             | ४१, १०           | प्रागभाव                           | પ <u>.</u> ર  |
| –सम्यक्त्वविचारः                   | ४३. २४           | प्रामाण्य                          | २३. १४        |
| –मानसप्रत्यक्ष                     | 43.90            | च                                  |               |
| प्रत्यक्ष (मीमांसकसंमत)            |                  | बन्धन                              | ८०. १०        |
| –ऌक्षण                             | 46. 9            | बाधक                               | ३. १          |
| -धर्म प्रत्यनिमित्तत्वस्य विचार    | (: ५९. ७         | वाधा २. १९; १५. १:                 |               |
| -सत्संप्रयोगजत्विनवेदः             | ५९. २०           |                                    | ११८, २०       |
| -विद्यमानोपलम्भनत्वपरीक्षा         | ५९. २२           | बाधा (्ज्ञानस्य )                  |               |
| —बुद्धिजनमत्वपरीक्षा               | ₹ <b>0.</b> 9८   | -स्वरूपव्यावृत्तिरूपा              | १६. ३         |
| प्रत्यक्ष ( सांख्यसंमत )           |                  | -स्वरूपापह्नवरूपा                  | १६. ६         |
| -वृत्तिविचारः                      | ६१. १२           | -विषय:पहारलक्षणा                   | १६. ८         |
| -इन्द्रियाणां करणरूपतानिषेधः       | <b>६३.</b> 9२    | बाधानुत्पत्ति ।                    | २. १५         |
| प्रत्यक्ष ( सत्ताविच्छेदग्राहक )   | 217              | वाधानुत्पाद े/ २                   | . १८; ३. १    |
| –विधिमुख                           | ' દ્દહ. ૧        | बाधारहितत्व                        | ५८. १४        |
| -प्रतिषेधमुख                       | ६७. ९            | बा <b>धाविर</b> ह                  | <b>२</b> . २५ |
| प्रत्यक्षसाधन<br>प्रत्यक्षसाधन     | <b>३९</b> . १३   | बाधोपपत्ति                         | १'५. २१       |
| प्रत्यक्षसूत्रम् ( मीमांसक )       | 47. 14           | बाध्यबाधकभाव                       | १५, ११        |
|                                    | ५८. १२           | बालपण्डित                          | <b>ষ্.</b> ৩  |
| –छक्षणपरम्<br>−कारकसंख्यार्थम्     |                  | वाह्यार्थनिराकरण                   | ३८. ६         |
|                                    | ५८. २२<br>५८. २५ | वाह्यार्थव्यवस्थिति                | १०४. ३        |
| -अनुवादपरम्<br>प्रत्यभिज्ञान १७. २ |                  | वाह्यार्थापहव                      | १००. २३       |
|                                    | ३; २७. ५         |                                    | 4; 88, 90     |
| प्रत्यय                            | <b>3.</b> 0      | बुद्धिजन्म                         | ५८. ९         |
| प्रत्ययान्तरसाकल्य                 | ५०. २            | वुद्धिपरिकल्पना                    | ६१. ६         |
| प्रधान                             | ६४, ૧૨           | बुद्धिस्वरूप                       | દેશે. ૧       |
| प्रध्वंस                           | <b>C</b>         | अ. १५.५०                           | 41            |
| –सत्ताविच्छेद                      | ६७. १५           |                                    | 910 3         |
| प्रध्वंसाभाव                       | · 6. 8           | भाव                                | <b>१७.</b> ३  |
| प्रपञ्च                            | २८, ४            | भावज्ञान                           | १४, ६         |
| प्रमाणकलता                         | २३. १४           | भावव्यवस्था                        | १४. ६         |
| प्रमाण                             | २२, १८           | भूजलादि                            | ६३. १८        |
| -अनिधगतार्थगन्तृत्व (मीमां         |                  | भूतविज्ञान                         | 40. 98        |
| <b>२२.</b> ५                       | १८, २७, ८        | भूत                                | 40 20         |

| भव                                                | <b>५१</b> , ३                    | रागा दिसंवदन                   | ३८. २         |
|---------------------------------------------------|----------------------------------|--------------------------------|---------------|
| भेदपरिकत्ताना                                     | ७७, २१                           | राजाज्ञा                       | १४. ७         |
| भोक्त्                                            | Et. 14: 60. 98                   | रूप                            | 38. 23        |
| मोबत्तव                                           | 26" 58                           | रूपगृहीतिस्वभावक               | १०१. २०       |
| भोक्याकार                                         | ८१. १२                           | रूपज्ञान                       | १०१. १६       |
| भोक्चविनाभून                                      | ८०. १३                           | रूपरूपता ३८. ११: ४५            |               |
| भीग                                               | 20 30                            |                                | CC. 6         |
| <b>म</b> ेग्य                                     | हस्र, ५                          | स्पाकारता                      | ४५. २२        |
| वान्तना                                           | ३०. २६: ३१. ८                    | ਲ                              |               |
| भान्ति                                            | ₹०. ३६                           | <b>छक्ष</b> ण                  | १२०. ८        |
|                                                   | म                                | लक्षणप <b>र</b>                | 46. 99        |
| मन्त्रश्र                                         | २५. १                            | <b>छ</b> क्ष्य                 | १२०. ८        |
| मनोज्ञान                                          | ४०. २१                           | लिङ्गग्रहण                     | હરૂ. ૧૬       |
| मनाविज्ञान                                        | ३८. १९                           | ग<br>लिङ्गाप्तः साक्षबुद्धिवत् | ११६. १३       |
| मर्गान्य                                          | १२. २०                           | 41                             | •             |
| मरीचिचकं स्कलित                                   | १२. १३                           | लिङ् <u>वो</u> पसर्जनत्व       | <b>२५.</b> १३ |
| गरीचि नचय                                         | २. १८: ११६. १७                   | व                              |               |
| मातुम्दर निष्कमण                                  | 40. 3                            | वन्ध्यामुत                     | १०६. ६        |
| मात्रामात्रिकसम्पन्ध                              |                                  | वर्ण १ ।                       | १२०, २२       |
| मान                                               | र १. १ <b>.</b> १३               | वर्ण कद्म्बक                   | १२०, १७       |
| मानमयव्यवस्था                                     | े १३१. ३५                        | वर्णसमुदाय                     | १२२, १३       |
| मानंगयसंख्या                                      | ્ રૂંં રૂંં                      | वर्णात्मा                      | १२१. १        |
| मानस्यवस्थान                                      | १. १६                            | वस्तुसत्ता                     | १०७. १३       |
| मानस ( प्रत्यक्ष )                                | ५३. १७                           | वस्तुस्वभ:व                    | ५२. ९         |
| मिध्य'                                            | ११६. १७                          | व <u>हि</u> रूपता<br>न         | ५२. ७         |
| मिश्र्याज्ञान                                     | ३. २४ -                          | न<br>वाक्य                     | ११४. १७       |
| मिथ्यात्व                                         | 9. 34; 80, 8                     | वाजिविषाण                      | ५५. १४        |
| मुखरूपता                                          | <b>૮</b> ٠, २٩                   | वादि                           | ६२. ९         |
| मयरूपता                                           | ५३. ८                            | वादिजिष्णु                     | १२५. १८       |
| मंयस्थिति                                         | १. १६                            | वाहदोहप्रसत्रसामध्ये           | १२५ २         |
| मोक्षिन्स्ता                                      | co. 9                            | विकल्पिका                      | ३८, २७        |
| मोक्षाभावश्रस <b>्</b> ग                          | ८२. ५                            |                                | २०, १; २२, ६: |
| ¥135=13                                           | <b>१२४.</b> २२                   |                                | . 99; 30. 28  |
| म्लेच्छितस्य                                      | १२५. ८                           |                                | ह. १५; ७१. ७  |
|                                                   | य                                | विज्ञानजन्याकारता              | ५७. १२        |
| यांग                                              | ८०. ६                            | विज्ञानताद तस्य                | 63.8          |
| ये गिज्ञान                                        | २९, ९                            | विज्ञाननीलादिकार्य             | ५३. २०        |
| योगिप्रत्यक्ष १०.                                 | २२; २८; २०; ३८, ३                | विज्ञानरूपता                   | ५७. २०        |
| The profession of the column of the column on the | र १                              | विज्ञानसन्तानानुः।पत्ति        | ५५. ११        |
| रक्तारक्ताकार<br>रश्रतुरगविषाण                    | <b>୧६</b> , १३<br><b>४८</b> , १४ | विज्ञानसमवाय                   | 64, c         |
| <b>८म</b> धरमात्रसंग्र                            | 36, 19                           | talefit i zi et it it          | -,            |

## तस्त्रोपष्ठवसिंहस्य

| विज्ञानसंघात                  | <b>ઝદ્</b> . દ્            | दि <b>स</b> त्रादि           | 24.20                         |
|-------------------------------|----------------------------|------------------------------|-------------------------------|
| विज्ञानस्वलक्षण               | <b>39.</b> 3               | वृत्तिः                      | <b>२८,</b> २६                 |
| विज्ञानानन्दादि               |                            |                              | <b>६१.</b> १४                 |
|                               | ७५. १९                     | -सम्याज्ञानरूपा<br>२         |                               |
| विज्ञानाभाव                   | ५७. ५२                     | -विपर्ययज्ञानरू <sup>०</sup> |                               |
|                               | २४; <b>११९.</b> ११         | -सन्देहरूपा                  | ६१. १५                        |
| विद्यमानोपङम्भनत्व            | ५९. ८                      | वृत्तिविकत्पदोष              | ४६. १७; ४७, ५                 |
| विनाश                         | १०६. ४                     | वृत्तिविकल्पा <b>दि</b> दूषण |                               |
| –वस्तुस्वभावानुबन्धी          | १०६. ८                     | वृत्तिसद्भाव                 | ६२. ६                         |
| -विच्छिन्नोत्पन्न             | १०६. ९; ११                 | वेद                          | ११६. ५                        |
| -निर्हेतुके पन्न पक्षाः       | १०६, १९                    | वेदवाक्य                     | ११४. २२; ११५. २२              |
| विपक्षगमन                     | ११६. २६                    | वेदविद्                      | २६. २५                        |
| विपरीतख्यातित्व               | १९. ५                      | वदविधातृ                     | ११६. ४                        |
| विपर्ययज्ञान                  | ३. ३; २८. २३               | वेदशब्द                      | ११८. १                        |
| विप्रमोष                      | १८. १७                     | वेदसन्दोह                    | <b>११८.</b> ३                 |
| –अनुभवाकारस्वीकर्ण            | १८. १९                     | व्यक्ति                      |                               |
| –हमरणाकारप्रध्वंस             | १८. २२                     | -नानात्वं नास्ति             | ७, ११                         |
| –अपूर्वार्थगृहीतित्व          | १८. १४                     | व्यञ्जक                      | १२१. ७. १२२. ५                |
| -इन्द्रियार्थसन्निकर्षजत्व    | १८, १६                     | व्यभिचारादि ।                | १०. ५                         |
| विरोधार्थः                    | ६७. २७                     | व्यभिचाराव्यभिचार            | द्वैविन्य ५८. ६               |
| -अतदाकारता                    | ६८. ४                      | व्यभिचारि                    | ३. २६; ४४. १२                 |
| —असमानकालीनत                  | ६८. ६                      | व्यभिचारिता                  | <b>१०.</b> २३; <b>४२.</b> २३; |
| −तत्सद्भावे तस्यानुपलम्भ      | <b>ቭ</b> ፡ <b>६</b> ረ. ዓ o |                              | <b>४३</b> . ७                 |
| –तञ्जन्यता                    | हर. १३                     | -स्वसत्तानुरोधन              |                               |
| –तज्जनकत्वम्                  | हर. १५                     | परसत्तानुरोधेन               | કર, ૧૧                        |
| -भिन्निकयाकर्तृत्वम्          | ६९. १९                     | व्यवसायात्मक                 | २०, १३                        |
| -भि <b>न</b> हेतूत्पाद्यत्वम् | द्द्र, २०                  | व्यवहार                      | १०९. १४                       |
| -आश्रितानाश्रितत्वम्          | <b>६</b> ९. २६             | व्यवहारविरह                  | ६३, २                         |
| विवेक                         | ५०. १५                     | व्यापाराभाव                  | 68.8                          |
|                               | 9 <b>३.</b> १; ८२. १२      | व्यातिस् <b>मर्</b> ण        | २०. १३; २१. १९;               |
| विश्व                         | 90. 8                      |                              | ६४. २४; ७३. १७                |
| विषयभेद                       | 30. 94                     | व्यावर्त्तक                  | ५. २७                         |
|                               | २. १६; ८५. १२              | व्यावृत्ताकारा               | 8.90                          |
| विषयाकारता                    | ८५. ४                      | व्यावृत्तिभागिन्             | ८८. १६                        |
| विषयार्थः                     | 9. 92                      |                              | হা                            |
| -आकारार्पकत्वम्               | <b>९.</b> १२               | शब्दज्ञान                    | રૂઇ. હ                        |
| -महत्त्वादिधमों पेतत्वम्      |                            | शब्दविज्ञान                  | २. १३                         |
| -सत्तामात्रेण                 | ९. १३                      | शब्दादिविषयाकारत             |                               |
| –सहोत्पादः                    | ९. १३                      | शब्दानुयोजन                  | ૪૦. ૭                         |

| श्रं त्रादिकरण                      | हर. १३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | -संयोग                         | <b>૮.</b> ૨૧                    |
|-------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------|---------------------------------|
| श्रांत्रिय                          | <b>ર</b> ૪. રર                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | -समवाय                         | ८, २२; १०. १                    |
|                                     | ष                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | -तादातम्य-तदुत्पत्ति           |                                 |
| षद्पदार्थ                           | अञ्च. ३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | -जनकत्वेन                      | ७६. १०                          |
|                                     | म                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | —जन्यत्वेन                     | ७६. १०                          |
| सततीपलिश्यसङ्ग                      | ६२. २४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | —समवाचित्वेन                   | ७६. ११                          |
| मती (मना)                           | ७०, २७; १२२, १९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | विषयविषयिभावल                  | क्षण ११३. १३                    |
| नत्ता <sup>`</sup>                  | ६८. १३; १०७. ८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | -विशेषणविशेष्यभाव              | कक्षण ११३. १३                   |
| -सावधिका                            | १०७. ८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | –शब्दार्थयोः                   | ११४. ७                          |
| -निरवधिका                           | १०७. ८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | सम्बन्धग्रहण                   | द्द्ध, १७                       |
| सत्ताराण्डना                        | ६७. १३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | सम्बन्धबुद्धि                  | हह. ७                           |
| सत्त्रम् (म्वरूपेण)                 | 46.90                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | सम्बन्धावधारण                  | ८३. १०                          |
| सन्यतर्विज्ञान                      | ११. १८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | -सामान्ययोः                    | ८३. १२                          |
| सत्संप्रयोगजन्त                     | 49. 40                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | -सामान्यस्वलक्ष्णय             | ोः ८३. १३                       |
| सदसत                                | ६३. २६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | —स्वलक्षणयोः                   | ८३. १५                          |
| मदश                                 | द. १८; <b>४९</b> : ३३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | सम्बन्धिग्रहण                  | ह्५. १६                         |
| सन्तानसिद्ध                         | 44. 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | सम्यव्सव                       | 88. ૧                           |
| सन्तानान्त्रपत्ति                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | सम्यग्ज्ञान ३. २४              | ; <b>१९</b> . ६; <b>४३</b> . २४ |
| गन्देरज्ञान                         | १9. 4: 20, 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | -इनिसत्तामात्रानुरो            | धेन ४३. २५                      |
| सिक्वदर्ध                           | <b>૧.૧,૨૧,</b> ૨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | -परसत्तानुरोधन                 | 88. ૧                           |
| मक्षिकप्रपितिकत्यना                 | 94. 98                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | सविकल्पक ३७.                   | १७; ३९. ६; ५८. ५                |
| सप्ततन्त्ववद्यात                    | ११९. २४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | सर्वज्ञ                        | <b>ર.</b> ૨૭                    |
| सममुगालम्भाऽनुवलम                   | the second secon | सर्वप्रमाणोत्पादित             | ५९. २४                          |
| समवाय                               | ४. २०: ७. २४; ७५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | सर्वभावस्त्रभाव                | we. 92                          |
| -स्यागृत्तेकस्वभाव                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | सर्वव्यवहारविलोपप्रसङ्ग        | ५८. ४                           |
| -अनुगतिकस्त्रभाव                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | सहचरसहचरितभाव<br>सहचरसहचरितभाव | ६३. २३                          |
| समवायशापिका                         | ک. ۹ <i>ن</i>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | सहोत्पन्न                      | ५६. २०                          |
| समयाययुत्ति                         | <b>છ</b> . ૧૨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | -                              | १०२, ६, १०३, २३                 |
| समानजातीयत्व                        | کار. ۹۰<br>داد. ۹۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | –ज्ञानैकधर्म                   | १०२. ७                          |
| समारोपव्यवच्छेद                     | १०८. २३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | –शानगपन<br>–अर्थेकधर्म         | <b>१०२.</b> १०                  |
| समुदाय                              | १२२. १४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | –૩મચધર્મ                       | १०२, १३                         |
|                                     | २१; ८. २१; १०. १;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | –ज्ञानयोः                      | १०३. २४                         |
|                                     | t. 90; <b>११३</b> . 9३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | -अर्थयोः                       | १०४. २                          |
| –सम्बन्धजातियु                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | –ज्ञानार्थयोः                  | १०४. ४                          |
| -सम्बन्धजातपुर<br>-अनेकोपादानज      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | साहर्य                         | ६, १७ <b>, ११०,</b> २७          |
| -अनेकाश्रित                         | ७. २६<br>७. २६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | साधन                           | <b>९५,</b> २४                   |
| —अनकाश्रत<br>—सम्बन्धबुद्धिवि       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | साधनविकल                       | <b>३८.</b> २१                   |
|                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | साधुपदश <b>ब्द</b>             | १२०. ७                          |
| –सम्बन्ध्रुध्युत्पा<br>–सम्बन्धाकार | ۶۹۶ ک. ۱<br>ک. ۶                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | साधुराब्द<br>साधुराब्द         | <b>१२</b> ४. २३                 |
| वा ना जा नगर                        | <b>-,</b> ₹                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                | • • • •                         |

## तस्वोपप्रवसिंहस्य

| साध्यविरुद्ध                 | ११७. ४                         | <b>स्मृ</b> ति                       |                        |
|------------------------------|--------------------------------|--------------------------------------|------------------------|
|                              | s; ७. २; ३०, २३; ५०.           | –आद्यानुभव।वदिनार्थाक।रविषय          | पा                     |
|                              | ५१. १२; ५३. १२;                | _                                    | २३. १५                 |
| <b>৩</b> ३.                  |                                | -पूर्वविज्ञानानवधारितार्थविषया       | २३. २०                 |
| सामान्यपरिज्ञपि              | <b>૭</b> . ર                   | –:निर्विषया                          | <b>२३</b> . २४         |
| (सामान्य)गृहीति              | ५२, १२                         | -ऋत्यनाजन्या                         | ३३. १                  |
| सामान्यसंवित्ति              | ८३. ६                          | -ऋत्पनारूपा                          | ३३. ४                  |
| सामान्ये सिद्धसाध्य          |                                | -कल्पन्।जनक                          | ३३. १४                 |
|                              |                                | –गोशब्द स्मृतिः                      | १२४. २१                |
| सारूय                        | <b>દે. ૧</b> ७; <b>५</b> ૭. ૧૮ |                                      | ; १८. १२               |
| सिद्धसाधन                    | ८२. २४                         |                                      | ५: १९. ४               |
| सिद्धसाध्यता                 | ४८. १३                         | स्वकारणकलाप<br>स्वकारणकलाप           | ८४, १७                 |
| सुखादि -                     | ৩৪. ৭৭                         | स्वत्व<br>स्वनिर्भास                 | ६. ४<br><b>૮३</b> . २४ |
| सुखादिकार्य                  | ७६. २५                         | स्वभवन्देशकालस्वभावान <b>र्पकत्व</b> | ८४. १७                 |
| सुप्विभवत्य <b>नु</b> पपत्ति | १२१. २                         | स्त्रभाष्ट्र<br>इत्रभाष              | 43. 23                 |
| सूत्र                        | १२०, ८                         | स्वभाव-कार्यलिङ्क                    | 38. 90                 |
| संकेत                        | ११४. ४                         | स्वभावपरभःव                          | ۲۲. ۱<br>۲۲. ۹۶        |
| संकेतितशब्द                  | ્રેલાં કુ <b>રકા</b> ૧         |                                      | १०८: ५;                |
| संज्ञा                       | ११२. १३                        | (बनाबायमाप्राः २५, ११,               | <b>१०९.</b> १७         |
| संज्ञ:संज्ञिसम्बन्ध          | ११२. ६                         | स्वरूपखण्डना                         | ६८. १८                 |
| <b>सं</b> ज्ञी               | ११२. ८                         | स्वरूपास्तित्व                       | ८९. ५                  |
| संप्छवन्याय                  | ६३. ६; ११२. ८                  | स्वलक्षणपुष्टि                       | ६३. ५                  |
| संदिग्घ<br>•                 | २०. ८                          |                                      | , ९९, १४               |
| संभव                         | ११३. १६                        | स्वविषयपर्यवसायीनि                   | ६७. १९                 |
| संवित्ति                     | १८. २७                         | स्वविषयपर्यवसायिन्यो हि बुद्धयः      | <b>१</b> ८. २३         |
| संवृतिसत्                    | ९८. १८                         | स्वविषानन्तरविषयसहकारि               | ३८. १८;                |
| संवृतिसत्त्व                 | १००, १८                        | • • • •                              | ४०, २२                 |
| संवेदन<br>संस्कार            | ८५, १५                         | स्वसंवेद्यत्वे सहोपलम्भः             | १०२, ३                 |
| संसर्ग                       | <b>१८. २; ६४. २३</b>           | स्वस्वभावव्यवस्थित                   | ८८. १५                 |
| न्पारमार्थिक<br>-पारमार्थिक  | <b>33.</b> ? o                 | स्वहेतुसामर्थ्य                      | ५२. १२                 |
| -पारमाथिक<br>-अपारमार्थिक    | <b>રૂર,</b> ૨૧                 | <b>ह</b><br>हेतु                     | 82. 9                  |
|                              | <b>३३.</b> २२                  | हेतुमल्भाव <b>५६</b> , १५; ६३        |                        |
| स्थायिन्                     | १०५. ५                         | ४; १२०, ४;                           |                        |
| स्पष्टता                     | ३५. २४                         |                                      | ₹0; ८७. ८              |
| स्पष्टाकारता                 | <b>९</b> १. १                  | हेतुफलभावावधारण                      | CC. 28                 |
| स्फोटरूप                     | १२०. १०; १२३. १५               | हेतुफलसम्बन्धावधारण                  | 90. v                  |
| स्मरणाकारता                  | १११. २०                        | हेत्वन्तर ( निग्रहस्थान )            | ११६. २४                |

## २. तत्त्वोपप्रवसिंहगतानि विशेषनामानि १

| काणाद            | 990.                   | बौद्ध           | ४२, ८१,         |
|------------------|------------------------|-----------------|-----------------|
| जयराशि           | १२५.                   | <b>मि</b> श्च   | 89, 84,         |
| तत्त्वं पश्चित्र | १, १२५.                | र्म'मांसक       | २३, ८२,         |
| तथागत            | 48.                    | <b>उक्षणसार</b> | २०              |
| ताथागत           | २७, ३५, ८३,            | वेदविद्         | २६.             |
| दिगम्बर          | ৬९,                    | श्रुतिछाछस      | 23.             |
| धवलकक            | 9 7'A.                 | श्रोत्रिय       | २४.             |
| नरपाल            | 924                    | सांख्य          | 198.            |
| नैयायिक          | ६, १२, १४, २९, ४६, ४७, | सुगत            | २१.             |
|                  | ६१, ७६, ८६, ११३.       | सृत्रकार        | ७९.             |
| बृहस्पति         | ४५,                    | सीगत            | ३०, ४२, ४६, ५८, |

१. अङ्काः पृष्ठसूचकाः



## ३. तत्त्वोपप्रवसिंहगतानि अवतरणानि

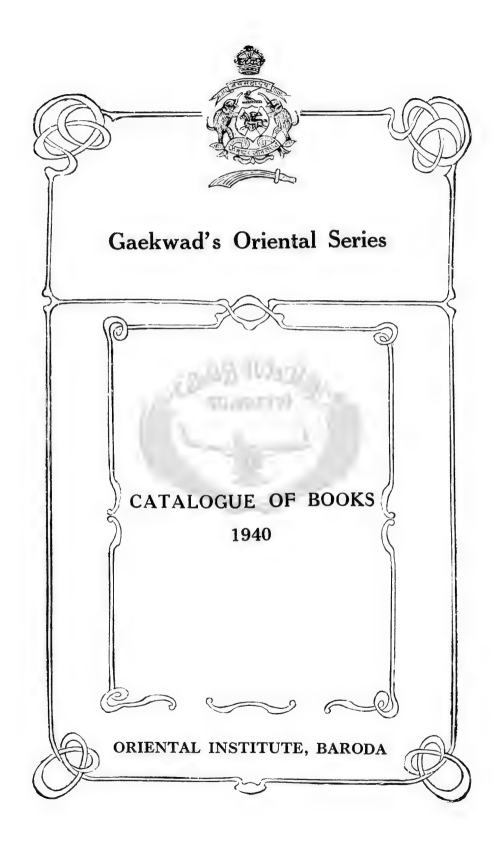
| अथातस्तर्मम्                             | 9.     | तत्समुदाये                            | ٩.          |
|------------------------------------------|--------|---------------------------------------|-------------|
| अर्थन घटग्रत्यनाम्                       | 43.    | तदतद्विणो भावाः (प्रमाणवा. ३.२५१      | ) 84.       |
| धपशब्दोनुमानेन                           | 934    | तदेव नित्यं तदेव                      | ن ک ک       |
| अप्रत्यक्षोपलम्भस्य                      | ۷٤,    | तमो मोहो महामोहः                      | ٤٩.         |
| अर्थेप्रतिपत्यन्यत्रानुपपत्या            | १२३.   | तस्य व्यक्तकानां क्षणिकत्वात्         | 932.        |
| अर्थोपयं गेऽपि पुनः                      | ४०     | दृश्यविकल्प्यावर्थावेकीष्टत्य ९.२     | . 93.       |
| अवयविनिराकरणे                            | 904.   | देशमेदेनाऽप्रहणात्                    | ४७,         |
| अवयवे चलति                               | ९७     | दोषाः सन्ति न सन्तीति (तत्त्वसं       | <b>.</b> 和. |
| अविनाभावसम्बन्धस्य                       | ٤٧,    | २८९५)                                 | 994.        |
| अविसंवादिज्ञानम् (प्रमाणवा. २. १.)       | २८.    | धर्म प्रत्यनिभित्तं प्रत्यक्षम्       | 49.         |
| आदर्शमण्डलं मुखर्यताम्                   | ٥٤.    | धिया च न सा                           | 89,         |
| इदानीन्तनमस्तित्वम् (श्लोकवा.            | सू. ४. | न किल अवयवी                           | 98.         |
| श्लोक, २३४.                              | ) २७.  | न किल विज्ञानम्                       | 900.        |
| इन्द्रियार्थसिनिकर्पोत्यसम् (न्यायस्. १. | •      | नम्र श्रमणक दुर्बुद्ध !               | ७९.         |
| एकत्र दछो भेदो हि (प्रमाणगा. ३. १२       |        | न विकल्पानुबद्धस्य (प्रमाणवा. ३. २८३  | ) ३४.       |
| एकपिण्डमहणकाले                           | 88.    | न ह्याभ्यामधी परिच्छिय                | ₹₹.         |
| एकस्मित्रययं आयृत                        | યુદ્ધુ | नास्ति घटसामान्यम्                    | ४७.         |
| एकोपलम्भसामध्यति                         | ₹८.    | नित्यस्य कमेतराभ्याम्                 | 49.         |
| एको भावः सर्वभावस्वभावः                  | . 68.  | पररूपतयाऽसत्त्वम्                     | vc.         |
| कथं स्युर्विविधाकाराः                    | ₹ €.   | परलोकिनोऽभावात्                       | 84.         |
| क्तीं न भगति                             | 60.    | पृथिव्यापस्ते जोवायुरिति              | ٩.          |
| कल्पनापोढं प्रत्यक्षम्                   | રૂ છે. | प्रत्यक्षसाधन एव                      | ३९.         |
| किं सर्वा अयवग्रहणेन                     | 96     | प्रत्यक्षं कल्पनापोढम् (न्यायबि. १.४) | ३२.         |
| क्षीणदोषोऽनृतं वाक्यम्                   | 993.   | प्रत्यक्षेण क्षणिकत्त्रम्             | 900         |
| क्षीरोदकवद् विवेकन                       | vo.    | वहुनां संघातशब्दवाच्यत्वम्            | 920         |
| गुणानां परमं रूपम्                       | £8.    | बुद्धचुपस्थापिता संज्ञा               | 992         |
| गोगवयसादस्यम्                            | 997.   | भागे सिंहो नरो भागे                   | ७९,         |
| प्रावाणः प्रवन्ते आदित्यो                | 998.   | भ्रान्तिरप्यर्थसम्बन्धतः प्रमा        | ₹0.         |
| चतुभ्यश्चित्तचेत्ता भवन्ति               | 48.    | मातुहदर्नि:कमणानन्तरम्                | 40.         |
| चोदना जनिता बुद्धिः (श्होक वा.           | सृ. २. | यः प्रागजनको बुद्धः                   | 80.         |
| श्लोक. १८४)                              |        | यत्र च दुई करणम् (शाबरभाष्य १.१.      | 4) <b>3</b> |
| तत्पूर्वकमतुमानम् ( न्यायस्. १.१.५)      |        | • , ,                                 | ९८.         |

१. अड्डाः प्रष्ठसूचकाः

## ३. तत्त्वोपप्लव सिंहगतानि अवतरणानि भ

| यत्संनिधाने        | वय.         | सत्संप्रयोगे (जैमि॰ १.१.४)   | 40.       |
|--------------------|-------------|------------------------------|-----------|
| वाचकत्वेन गो०      | 993.        | सर्वे भावाः                  | 66.       |
| विद्यमानोप०        | 49.         | सामान्यविशेषेषु (वैशे॰ ८.१.५ | •         |
| विनाशहेरव          | 904.        |                              |           |
| वित्रक्षाप्रभवाः   | १२०.        |                              | , ८२, ८९. |
| विशेषे अनुगमा >    | ७३, ८२, ८९. | स्वयमुचार्य                  | 997.      |
| वेदस्य प्रामाण्य ॰ | 994.        | स्वलक्षणमेव                  | 89.       |
| वेकल्पिकं सामान्यं | 89.         | स्व उक्षणविषया ०             | 89.       |
| शरीरादेव           | 66.         | स्वविषयानन्तर                | ₹ 6.      |





### SELECT OPINIONS

- Sylvain Levi: The Gaekwad's Series is standing at the head of the many collections now published in India.
- Asiatic Review, London: It is one of the best series issued in the East as regards the get up of the individual volumes as well as the able editorship of the series and separate works.
- Presidential Address, Patna Session of the Oriental

  Conference: Work of the same class is being done in Mysore, Travancore, Kashmir, Benares, and elsewhere, but the organisation at Baroda appears to lead.
- Indian Art and Letters, London: The scientific publications known as the "Oriental Series" of the Maharaja Gaekwar are known to and highly valued by scholars in all parts of the world.
- Journal of the Royal Asiatic Society, London:

  Thanks to enlightened patronage and vigorous management the "Gaekwad's Oriental Series" is going from strength to strength.
- Sir Jadunath Sarkar, Kt.: The valuable Indian histories included in the "Gaekwad's Oriental Series" will stand as an enduring monument to the enlightened liberality of the Ruler of Baroda and the wisdom of his advisers.
- The Times Literary Supplement, London: These studies are a valuable addition to Western learning and reflect great credit on the editor and His Highness.

### GAEKWAD'S ORIENTAL SERIES

Critical editions of unprinted and original works of Oriental Literature, edited by competent scholars, and published at the Oriental Institute, Baroda

### I. BOOKS PUBLISHED.

· Rs. A.

1. Kävyamīmārisā (काञ्चनीमांचा): a work on poetics, by Rajasekhara (880-920 A.D.): edited by C. D. Dalal and R. Anantakrishna Sastry, 1916. Reissued, 1924. Third edition revised and enlarged by Pandit K. S. Ramaswami Shastri of the Oriental Institute, Baroda, 1934. pp. 52+314...

2-0

This book has been set as a text-book by several Universities including Benares, Bombay, and Patna.

- 2. Naranārāyaṇānanda (नरनारायणान्द): a poem on the Pauraṇie story of Arjuna and Kṛṣṇa's rambles on Mount (Girnar, by Vastupāla, Minister of King Vīradhavala of Dholka, composed between Samvat 1277 and 1287, i.e., A.D. 1221 and 1231: edited by C. D. Dalal and R. Anantakrishna Sastry, 1916, pp. 11+92+12. Out of print.
- 3. Tarkasangraha (বর্ণযুদ্ধ): a work on Philosophy (refutation of Vaisesika theory of atomic creation) by Anandajūana or Anandagiri, the famous commentator on Saūkarācārya's Bhāsyas, who flourished in the latter half of the 13th century: edited by T. M. Tripathi, 1917, pp. 36+142+13 ... Out of print.
- 4. Pārthaparākrama (पार्चपराज्ञम): a drama describing Arjuna's recovery of the cows of King Virāṭa, by Prahlādanadeva, the founder of Pālanpur and the younger brother of the Paramāra king of Chandrāvatī (a state in Mārwār), and a feudatory of the kings of Guzerat, who was a Yuvarāja in Samvat 1220 or A.D. 1164: edited by C.D. Dalal, 1917, pp. 8+29. Out of print.
- 5. Rāṣṭrauḍhavaṁśa (天寶चच्च): an historical poem (Mahākavya) describing the history of the Bāgulas of Mayūragiri, from Rāṣṭrauḍha, king of Kanauj and the originator of the dynasty, to Nārāyana Shāh of Mayūragiri, by Rudra Kavi, composed in Śaka 1518 or A.D. 1596: edited by Pandit Embar Krishnamacharya with Introduction by C. D. Dalal, 1917, pp. 24+128+4 ... Out of print.

|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Rs. A. |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| 6.  | Lingānuśāsana (ভিন্নানুমানন): on Grammar, by Vāmana, who lived between the last quarter of the 8th century and the first quarter of the 9th century: edited by C. D. Dalal, 1918, pp. 9+24 Out of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |        |
| 7.  | Vasantavilāsa (वयन्तविज्ञास): an historical poem (Mahākāvya) describing the life of Vastupāla and the history of Guzerat, by Bālachandrasūri (from Modheraka or Modhera in Kadi Prant, Baroda State), contemporary of Vastupāla, composed after his death for his son in Samvat 1296 (A.D. 1240): edited by C. D. Dalal, 1917, pp. 16+114+6 Out of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | print. |
| 8.  | Rūpakaṣaṭka (ভ্ৰম্ছ): six dramas by Vatsarāja, minister of Paramardideva of Kalinjara, who lived between the 2nd half of the 12th and the 1st quarter of 13th century: edited by C. D. Dalal, 1918, pp. 12+191 Out of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | print. |
| 9.  | Mohaparājaya (सोस्पराजय): an allegorical drama describing the overcoming of King Moha (Temptation), or the conversion of Kumārapāla, the Chalukya King of Guzerat, to Jainism, by Yasahpāla, an officer of King Ajayadeva, son of Kumārapāla, who reigned from A.D. 1229 to 1232: edited by Muni Chaturvijayaji with Introduction and Appendices by C. D. Dalal, 1918, pp. 32+135+20 Out of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | print. |
| 10. | Hammīramadamardana (च्योरमर्भइन): a drama glorifying the two brothers, Vastupāla and Tejahpāla, and their King Vīradhavala of Dholka, by Jayasimhasūri, pupil of Vīrasūri, and an Ācārya of the temple of Munisuvrata at Broach, composed between Samvat 1276 and 1286 or A.D. 1220 and 1239: edited by C. D. Dalal, 1920, pp. 15+98                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 2-0    |
| 11. | Udayasundarīkathā (ত্বযুত্তীক্ষা): a romance (Campū, in prose and poetry) by Soddhala, a contemporary of and patronised by the three brothers, Chchittarāja, Nāgārjuna, and Mummuṇirāja, successive rulers of Konkan, composed between A.D. 1026 and 1050: edited by C. D. Dalal and Pandit Embar Krishnamacharya, 1920, pp. 10+158+7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 2–4    |
| 12. | Mahāvidyāviḍambana (महाविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्या | 2-8    |
| 13. | Prācīnagurjarakāvysangraha (प्राचीनगुर्जरकाव्यसङ्ग्रह): a collection of old Gujarati poems dating from 12th to 15th centuries A.D.: edited by C. D. Dalal, 1920, pp. 140+30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 9.4    |
| 14. | Kumārapālapratibodha (जुमारपाजप्रतिबोध): a bio-<br>graphical work in Prākṛta, by Somaprabhāchārya,<br>composed in Samvat 1241 or A.D. 1195: edited by                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 2-4    |
|     | Muni Jinavijavaji, 1920. pp. 72+478                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 7_8    |

| Rs. a.   |                                                                                                                                                                                                                                                                        |             |
|----------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| 1-4      | . Ganakārikā (गणकारिका): a work on Philosophy (Pasupata School), by Bhāsarvajāa who lived in the Second half of the 10th century: edited by C. D. Dalal, 1921, pp. 10+57                                                                                               | 15.         |
| print.   |                                                                                                                                                                                                                                                                        | <b>1</b> 6. |
| 0-12     | . Kavindrācārya List (कवीन्द्राचार्य-यन्यस्वी): list of Sanskrit works in the collection of Kavīndrācārya, a Benares Pandit (1656 A.D.): edited by R. Anantakrishna Sastry, with a foreword by Dr. Ganganatha Jha, 1921, pp. 20+34                                     | 17.         |
| 0-10     | . Vārāhagṛhyasūtra (বাবেছয়ন্ত্র): Vedic ritual (domestic) of the Yajurveda: edited by Dr. R. Shamasastry, 1920, pp. 5+24                                                                                                                                              | 18.         |
| 2-0      | . Lekhapaddhati (लेखपडनि): a collection of models of state and private documents, dating from 8th to 15th centuries A.D.: edited by C. D. Dalal and G. K. Shrigondekar, 1925, pp. 11+130                                                                               | 19.         |
| 6-0      | Bhavisayattakahā or Paūcamīkahā (भविषयत्तकचा): a romance in Apabhranisa language, by Dhanapāla (circa 12th century): edited by C. D. Dalal and Dr. P. D. Gune, 1923, pp. 69+148+174                                                                                    | 20.         |
| 3-4      | A Descriptive Catalogue of the Palm-leaf and Important Paper MSS. in the Bhandars at Jessalmere (अमलनेरमाण्डागारीय-प्रस्ति), compiled by C. D. Dalal and edited by Pandit L. B. Gandhi, 1923, pp. 70+101                                                               | 21.         |
| f print. | Tantra, with commentary by Ramesvara: edited by                                                                                                                                                                                                                        | 22.         |
| 5–0      | . Nityotsava ( নিকাম্ব ): a supplement to the Parasurāma-<br>kulpasūtra by Umānandanātha: edited by A. Mahadeva<br>Sastry, B.A., 1923. Second revised edition by Swami<br>Trivikrama Tirtha, 1930, pp. 22+252                                                          | 23.         |
| f print. | School of Pürvamīmansa, by Rāmānujācārya: edited                                                                                                                                                                                                                       | 24.         |
| 10-0     | (32. Samarāṅgaṇa (明代詩明): a work on architecture, town-planning, and engineering, by king Bhoja of Dhara (11th century): edited by Mahāmahopādhyāya T. (faṇapati Shastri, Ph.D. Illustrated. 2 vols., 1924-1925, vol. 1, pp. 39+290 (out of print); vol. II, pp. 16+324 | 25,         |
|          | , 41. Sādhanamālā (चाधनमाजा): a Buddhist Tāntric<br>text of rituals, dated 1165 A.D., consisting of 312<br>small works, composed by distinguished writers:<br>edited by Dr. B. Bhattacharyya. Illustrated. 2 vols.                                                     | 26,         |
| 140      | 1925-1928, vol. I, pp. 23+342; vol. II, pp. 183+295                                                                                                                                                                                                                    |             |

|     | i                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Rs. A. |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| 6.  | Lingānusāsana (चिन्नानुभागन): on Grammar, by Vāmana, who lived between the last quarter of the 8th century and the first quarter of the 9th century: edited by C. D. Dalal, 1918, pp. 9+24 Out of                                                                                                                                                                                   |        |
| 7.  | Vasantavilāsa (वस्तविद्धाप): an historical poem (Mahākāvya) describing the life of Vastupāla and the history of Guzerat, by Bālachandrasūri (from Modheraka or Modhera in Kadi Prant, Baroda State), contemporary of Vastupāla, composed after his death for his son in Samvat 1296 (A.D. 1240): edited by ('. 1). Dalal, 1917, pp. 16+114+6 Out of                                 | print. |
| 8.  | Rūpakaṣaṭka (ত্ৰকৰ্ছ): six dramas by Vatsaraja, minister of Paramardideva of Kalinjara, who lived between the 2nd half of the 12th and the 1st quarter of 13th century: edited by C. D. Dalal, 1918, pp. 12+191 Out of                                                                                                                                                              | print. |
| 9.  | Mohaparājaya (गोपपराजय): an allegorical drama describing the overcoming of King Moha (Temptation), or the conversion of Kumārapāla, the Chalukya King of Guzerat, to Jainism, by Yasahpāla, an officer of King Ajayadeva, son of Kumārapāla, who reigned from A.D. 1229 to 1232: edited by Muni Chaturvijayaji with Introduction and Appendices by C. D. Dalal, 1918, pp. 32+135+20 | print. |
| 10. | Hammīramadamardana (इस्मीरमहर्माईन): a drama glorifying the two brothers, Vastupāla and Tejaḥpāla, and their King Viradhavala of Dholka, by Jayasimhasūri, pupil of Virasūri, and an Ācārya of the temple of Munisuvrata at Broach, composed between Samvat 1276 and 1286 or A.D. 1220 and 1239: edited by C. D. Dalal, 1920, pp. 15+98                                             | 2-0    |
| 11. | Udayasundarīkathā (७६२५-६-१) a romance (Campū, in prose and poetry) by Soddhala, a contemporary of and patronised by the three brothers, Chchittarāja, Nāgārjuna, and Mummunirāja, successive rulers of Konkan, composed between A.D. 1026 and 1050: edited by C. D. Dalal and Pandit Embar Krishnamacharya, 1920, pp. 10+158+7                                                     | 2–4    |
| 12. | Mahāvidyāvidambana (महाविद्याविष्ठम्बन): a work on Nyāya Philosophy, by Bhatta Vādīndra who lived about A.D. 1210 to 1274: edited by M. R. Telang, 1920, pp. 44+189+7                                                                                                                                                                                                               | 2-8    |
| 13. | Prācīnagurjarakāvysangraha (प्राचीनगुर्जरकावसङ्ग्रह): a collection of old Gujarati poems dating from 12th to 15th centuries A.D.: edited by C. D. Dalal, 1920, pp. 140+30                                                                                                                                                                                                           | 2-4    |
| 14. | Kumārapālapratibodha (कुमारपाजप्रतिबोध): a bio-<br>graphical work in Prākṛta, by Somaprabhāchārya,<br>composed in Samvat 1241 or A.D. 1195: edited by                                                                                                                                                                                                                               |        |
|     | Muni Jinavijavaji 1920 nn 72.4478                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 7_2    |

| Rs. A.       |                                                                                                                                                                                                                                                                              |             |
|--------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| 1-4          | 5. Gaṇakārikā (गणकारिका): a work on Philosophy (Pāśupata School), by Bhāsarvajña who lived in the Second half of the 10th century: edited by C. D. Dalal, 1921, pp. 10+57                                                                                                    | 15.         |
|              |                                                                                                                                                                                                                                                                              | 16.         |
| 0-12         |                                                                                                                                                                                                                                                                              | 17.         |
| 0-10         | . Vārāhagrhyasūtra (বাবাছায়ন্ত্ৰ): Vedic ritual (domestic) of the Yajurveda: edited by Dr. R. Shamasastry, 1920, pp. 5+24                                                                                                                                                   | 18.         |
| 2-0          | b. Lekhapaddhati (लेखपडित): a collection of models of state and private documents, dating from 8th to 15th centuries A.D.: edited by C. D. Dalal and G. K. Shrigondekar, 1925, pp. 11+130                                                                                    | 19.         |
| 6-0          | D. Bhavisayattakahā or Pañcamīkahā (भविषयत्तकहा): a romance in Apabhramśa language, by Dhanapāla (circa 12th century): edited by C. D. Dalal and Dr. P. D. Gune, 1923, pp. 69+148+174                                                                                        | 20.         |
| 3-4          | . A Descriptive Catalogue of the Palm-leaf and Important Paper MSS. in the Bhandars at Jessalmere (जेसजनरभाष्ट्रागारीय-यन्यस्ची), compiled by C. D. Dalal and edited by Pandit L. B. Gandhi, 1923, pp. 70+101                                                                | 21.         |
| f print.     | a. Paraśurāmakalpasūtra (परश्चरामकस्पद्धन): a work on Tantra, with commentary by Rāmeśvara: edited by A. Mahadeva Sastry, B.A., 1923, pp. 23+390. Out of                                                                                                                     | <b>2</b> 2. |
| 5-0          | . Nityotsava (नित्योत्सव): a supplement to the Paraśurāma-<br>kalpasūtra by Umānandanātha: edited by A. Mahadeva<br>Sastry, B.A., 1923. Second revised edition by Swami<br>Trivikrama Tirtha, 1930, pp. 22+252                                                               | 23.         |
| f print.     | . Tantrarahasya (নল্মেড়া): a work on the Prābhākara<br>School of Pūrvamīmāmsā, by Rāmānujācārya: edited<br>by Dr. R. Shamasastry, 1923, pp. 15+84 Out of                                                                                                                    | 24.         |
| 10 <b>-0</b> | , 32. Samarāngana (মন্ত্রেম্ব): a work on architecture, town-planning, and engineering, by king Bhoja of Dhara (11th century): edited by Mahāmahopādhyāva T. Gaṇapati Shastri, Ph.D. Illustrated. 2 vols., 1924-1925, vol. I, pp. 39+290 (out of print); vol. II, pp. 16+324 | 25,         |
|              | , 41. Sādhanamālā (মাধনমাজা): a Buddhist Tāntric text of rituals, dated 1165 A.D., consisting of 312 small works, composed by distinguished writers: edited by Dr. B. Bhattacharyya. Illustrated. 2 vols.,                                                                   | 26,         |
| 14-0         | 1925-1928, vol. I, pp. 23+342; vol. II, pp. 183+295                                                                                                                                                                                                                          |             |

| Ks. A. |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|--------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 6-0    | 27. A Descriptive Catalogue of MSS. in the Central Library, Baroda (ৰতাহাবাজনীয় মুখ্যুত্রী): compiled by G. K. Shrigondekar, M.A., and K. S. Ramaswāmi Shastri, with a Preface by B. Bhattacharyya, Ph.D., in 12 vols., vol. I (Veda, Vedalakṣaṇa, and Upaniṣads), vol. I, 1925, pp. 28+264                                                                  |
| 7–12   | 28, 84. Mānasollāsa or Abhilasitārthacintāmaņi (भानभोजास): an encyclopædic work treating of one hundred different topics connected with the Royal household and the Royal court, by Someśvaradeva, a Chalukya king of the 12th century: edited by G. K. Shrigondekar, M.A., 3 vols., vol. I, 1925, pp. 18+146; vol. II, 1939, pp. 50+304                      |
| 2-4    | 29. Nalavilāsa (নজৰিজাড): a drama by Rāmachandrasūri, pupil of Hemachandrasūri, describing the Paurāṇika story of Nala and Damayantī: edited by G. K. Shrigondekar, M.A., and L. B. Gandhi, 1926, pp. 40+91                                                                                                                                                   |
| 24-0   | 30, 31. Tattvasangraha (त्रचपुर): a Buddhist philosophical work of the 8th century, by Sāntaraksita, a Professor at Nālandā with Pañjikā (commentary) by his disciple Kamalasīla, also a Professor at Nālandā: edited by Pandit Embar Krishnamacharya, with a Foreword by Dr. B. Bhattacharyya, 2 vols., 1926, vol. I, pp. 157+80+582; vol. II, pp. 4+353+102 |
| 19–8   | 33, 34. Mirat-i-Ahmadi (নিমান-র-অব্দারী): by Ali Mahammad Khan, the last Moghul Dewan of Gujarat: edited in the original Persian by Syed Nawab Ali, M.A., Professor of Persian, Baroda College, 2 vols., illustrated, 1926–1928, vol. I, pp. 416; vol. II, pp. 632                                                                                            |
| 5-0    | 35. Mānavagrhyasūtra (মানবাহয়নের): a work on Vedic ritual (domestic) of the Yajurveda with the Bhāsya of Astāvakra: edited with an introduction in Sanskrit by Pandit Rāmakrishna Harshaji Śāstri, with a Preface by Prof. B. C. Lele, 1926, pp. 40+264                                                                                                      |
| 5-0    | 36,68. Nāṭyaśāstra (সাল্মান্ত): of Bharata with the commentary of Abhinavagupta of Kashmir: edited by M. Ramakrishna Kavi, M.A., 4 vols., vol. I, illustrated, pp. 27+397, 1926 (out of print); vol. II, pp. 23+25+464, 1934                                                                                                                                  |
| 4-0    | 37. Apabhramsakāvyatrayī: (अपशंप्रकायचरी) consisting of three works, the Carcarī, Upadesarasāyana, and Kālasvarūpakulaka, by Jinadatta Sūri (12th century) with commentaries: edited with an elaborate introduction in Sanskrit by L. B. Gandhi, 1927, pp. 124+115                                                                                            |
|        | 38. Nyāyapraveśa (ভাষ্থৰীয়), Part I (Sanskrit Text): on<br>Buddhist Logic of Dinnāga, with commentaries of<br>Haribhadra Sūriand Pārsvadeva: edited by Principal<br>A.B. Dhruva, M.A., LL.B., Pro-Vice-Chancellor, Hindu<br>University, Benares, 1930, pp. 39+104 Out of                                                                                     |

| Rs. A. |                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |             |
|--------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| 1-8    | D. Nyāyapraveśa (न्यायप्रवेश), Part II (Tibetan Text):<br>edited with introduction, notes, appendices, etc., by<br>Pandit Vidhusekhara Bhattacharyya, Principal,<br>Vidyabhavana, Visvabharati, 1927, pp. 27+67                                                                                           | <b>3</b> 9. |
| 2-0    | of twenty short works on Buddhist philosophy by Advayavajra, a Buddhist savant belonging to the 11th century A.D., edited by Mahāmahopādhyāya Dr. Haraprasad Sastri, M.A., C.I.E., Hon. D.Litt., 1927, pp. 39+68                                                                                          | 40.         |
| 14-0   | 8.60. Kalpadrukośa (कप्युकोश): standard work on Sanskrit Lexicography, by Keśava: edited with an elaborate introduction by the late Pandit Ramavatara Sharma, Sahityacharya, M.A., of Patna and index by Pandit Shrikant Sharma, 2 vols., 1928–1932, vol. I (text), pp. 64+485; vol. II (index), pp. 283, | 42.         |
| 6-8    | by Ali Muhammad Khan. Translated into English from the original Persian by Mr. C. N. Seddon, I.C.S. (retired), and Prof. Syed Nawab Ali, M.A. Illustrated. Corrected reissue, 1928, pp. 15+222                                                                                                            | 43.         |
| 3-0    | . Two Vajrayāna Works (वज्ञयानग्रन्थह्य): comprising Prajñopāyaviniseayasiddhi of Anangavajra and Jñānasiddhi of Indrabhūti—two important works belonging to the little known Tantra school of Buddhism (8th century A.D.): edited by Dr. B. Bhattacharyya, 1929, pp. 21+118                              | 44.         |
| 7-0    | 5. Bhāvaprakāśana (भागप्रकाशन): of Śāradātanaya, a comprehensive work on Dramaturgy and Rasa, belonging to A.D. 1175–1250; edited by His Holiness Yadugiri Yatiraja Swami, Melkot, and K. S. Ramaswami Sastri, Oriental Institute, Baroda, 1929, pp. 98+410                                               | <b>4</b> 5. |
| 7–8    | 6. Rāmacarita (মেন্দির): of Abhinanda, Court poet of Hāravarsa probably the same as Devapāla of the Pāla Dynasty of Bengal (cir. 9th century A.D.): edited by K. S. Ramaswami Sastri, 1929, pp. 29+467                                                                                                    | <b>4</b> 6. |
| 5-0    | . Nañjarājayaśobhūṣaṇa (নম্বাজিষমীম্বাজ); by Nṛsimha-<br>kavi alias Abhinava Kālidāsa, a work on Sanskrit<br>Poetics and relates to the glorification of Nañjarāja,<br>son of Vīrabhūpa of Mysore: edited by Pandit E.<br>Kṛrishnamacharya, 1930, pp. 47+270                                              | <b>4</b> 7. |
| 4-8    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 48.         |
|        | Pre-Dinnāga Buddhist Texts on Logic from Chinese Sources ( प्राचीनवीदसर्वथनः): containing the English translation of Śatáśāstra of Āryadeva, Tibetan text and                                                                                                                                             | 49.         |

| Rs. A.       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 9-0          | English translation of Vigraha-vyāvartanī of Nāgārjuna and the re-translation into Sanskrit from Chinese of Upāyahrdaya and Tarkaśāstra: edited by Prof. Giuseppe Tucci, 1930, pp. 30+40+32+77+89+91                                                                                                                     |
| 6-0          | 50. Mirat-i-Ahmadi Supplement (निरात-र-अवसदी परिश्रिष्ट):<br>Persian text giving an account of Guzerat, by Ali<br>Muhammad Khau: edited by Syed Nawab Ali. M.A.,<br>Principal, Bahauddin College, Junagadh, 1930, pp. 254                                                                                                |
| 26 <b>-0</b> | 51,77. Trişaşţiśalākāpuruşacaritra (বিষয়িজ্যাকা যুখ্যবিষ): of Hemacandra, translated into English with copious notes by Dr. Helen M. Johnson of Osceola, Missouri, U.S.A., 4 vols., vol. I (Ādiśvaracaritra), pp. 19+530, illustrated, 1931; vol. II, pp. 22+396, 1937                                                  |
| 8-8          | 52. Dandaviveka (হ্ৰেডবিবীক): a comprehensive Penal Code of the ancient Hindus by Vardhamāna of the 15th century A.D.: edited by Mahāmahopādhyāya Kamala Kṛṣṇa Smṛtitīrtha, 1931, pp. 34+380                                                                                                                             |
| 4-4          | 53. Tathāgataguhyaka or Guhyasamāja (गृह्यसाज): the earliest and the most authoritative work of the Tantra School of the Buddhists (3rd century A.D.): edited by B. Bhattacharyya, Ph.D., 1931, pp. 39+210                                                                                                               |
| 12-0         | 54. Jayākhyasamhitā (অথাছেন্ডা): an authoritative Pāñcarātra work of the 5th century A.D., highly respected by the South Indian Vaisnavas: edited by Pandit E. Krishnamacharya of Vadtal, with one illustration in nine colours and a Foreword by B. Bhattacharyya, Ph.D., 1931, pp. 78+47+454                           |
| 2-0          | 55. Kāvyālankārasārasanigraha (কাআভুরাংমাংমনুর): of Udbhaṭa with the commentary, probably the same as Udbhaṭaviveka of Rājānaka Tilaka (11th century A.D.): edited by K. S. Ramaswami Sastri, 1931, pp. 48+62                                                                                                            |
| 3-0          | 56. Pārānanda Sūtra (पारानन्स्टन): an ancient Tāntric work of the Hindus in Sūtra form giving details of many practices and rites of a new School of Tantra: edited by Swami Trivikrama Tirtha with a Foreword by B. Bhattacharyya, Ph.D., 1931, pp. 30+106                                                              |
|              | 57,69. Ahsan-ut-Tawarikh (আত্যান-অন্-নবাহিছা): history of the Safawi Period of Persian History, 15th and 16th centuries, by Hasani-Rumlu: edited by C. N. Seddon, I.C.S. (retired), Reader in Persian and Marathi, University of Oxford. 2 vols. (Persian text and translation in English), 1932-34, vol. I, pp. 36+510; |
| 19–8         | vol. II, pp. 15+301                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|              | 58. Padmānanda Mahākāvya ( এরানন্দরাকার): giving the life history of Rṣabhadeva, the first Tīrthaṅkara of the Jainas, by Amarachandra Kavi of the 13th century: edited by H. R. Kapadia, M.A., 1932,                                                                                                                     |
| 14-0         | pp. 99+667                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

|             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Rs. A. |  |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|--|
| 59.         | Sabdaratnasamanvaya ( अञ्चलकान्य): an interesting lexicon of the Nāṇārtha class in Sanskrit compiled by the Maratha King Sahaji of Tanjore: edited by Pandit Viṭṭhala Sāstrī, Sanskrit Pāṭhaśāla, Baroda, with a Foreword by B. Bhattacharyya, Ph.D., 1932, pp. 31+605                                          | 11-0   |  |
| 61.         | Saktisangama Tantra (अतिषद्भातन्त): a voluminous compendium of the Hindu Tantra comprising four books on Kālī, Tārā, Sundarī, and Chhinnamastā: edited by B. Bhattacharyya, M.A., Ph.D., 4 vols., vol. I, Kālīkhaṇḍa, 1932, pp. 13+179                                                                          | 2–8    |  |
| 62.         | Prajñāpāramitās (अज्ञापारिभना): commentaries on the Prajñāpāramitā, a Buddhist philosophical work: edited by Giuseppe Tucci, Member, Italian Academy, 2 vols., vol. I, 1932, pp. 55+589                                                                                                                         | 12-0   |  |
| 63.         | Tarikh-i-Mubarakhshahi (वारिख-र-मुबारकशाही): an authentic and contemporary account of the kings of the Saiyyid Dynasty of Delhi: translated into English from original Persian by Kamal Krishna Basu, M.A., Professor, T.N.J. College, Bhagalpur, with a Foreword by Sir Jadunath Sarkar, Kt., 1932, pp. 13+299 | 7-8    |  |
| <b>64</b> . | Siddhāntabindu (चिंदान्तिंद्): on Vedānta philosophy, by Madhusūdana Sarasvatī with commentary of Puruṣottama: edited by P. C. Divanji, M.A., LL.M., 1933, pp. 142+93+306                                                                                                                                       | 11-0   |  |
| 65.         | Istasiddhi (রহমিত্তি): on Vedānta philosophy, by Vimuktātmā, disciple of Avyayātmā, with the author's own commentary: edited by M. Hiriyanna, M.A., Retired Professor of Sanskrit, Maharaja's College, Mysore, 1933, pp. 36+697                                                                                 | 14-0   |  |
| 66,         | 70, 73. Shābara-Bhāṣya (মাৰ্মাছা): on the Mīmāmsā Sūtras of Jaimini: Translated into English by Mahāmahopādhyāya Dr. Ganganath Jha, M.A., D.Litt., etc., Vice-Chancellor, University of Allahabad, in 3 vols., 1933–1936, vol. I, pp. 15+705; vol. II, pp. 20+                                                  | 48-0   |  |
| 67.         | Sanskrit Texts from Bali (ৰাজিল্লীগ্ৰন্থা:): comprising a large number of Hindu and Buddhist ritualistic, religious and other texts recovered from the islands of Java and Bali with comparisons: edited by Professor Sylvain Levi, 1933, pp. 35+112                                                            | 3–8    |  |
| 71.         | Nārāyaṇa Śataka (বানের্থমনন): a devotional poem of high literary merit by Vidyākara with the commentary of Pītāmbara: edited by Pandit Shrikant                                                                                                                                                                 | 2.2    |  |
| 72.         | Sharma, 1935, pp. 16+91 Rājadharma-Kaustubha (राजधर्मकीसुम): an elaborate Smṛti work on Rājadharma, Rājanīti and the requirements of kings, by Anantadeva: edited by the late Mahāmahopādhyāya Kamala Krishna Smṛtitīrtha,                                                                                      | 2–0    |  |
|             | 1935, pp. 30+506                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 10-0   |  |

|     |                                                                                                                                                                                                                                                    | Rs. A.   |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| 74. | Portuguese Vocables in Asiatic Languages (পার্নীজ- মুজ্জাম): translated into English from Portuguese by Prof. A. X. Soares, M.A., LL.B., Baroda College, Baroda, 1936, pp. 125+520                                                                 | 12-0     |
| 75. | Nāyakaratna (নায়ক্তে): a commentary on the Nyāyaratnamālā of Pārthasārathi Miśra by Rāmānuja of the Prābhākara School: edited by K. S. Ramaswami Sastri of the Oriental Institute, Baroda, 1937, pp. 69+346                                       | 4-8      |
| 76. | A Descriptive Catalogue of MSS. in the Jain Bhandars at Pattan (पनम्माण्डागारीय ग्रन्थस्त्री): edited from the notes of the late Mr. C. D. Dalal, M.A., by L. B. Gandhi, 2 vols., vol. I, 1937, pp. 72+498                                         | 8-0      |
| 78. | Ganitatilaka (মিথাননিভাক): of Śrīpati with the commentary of Simhatilaka, a non-Jain work on Arithmetic with a Jain commentary: edited by H. R. Kapadia, M.A., 1937, pp. 81+116                                                                    | 4-0      |
| 79. | The Foreign Vocabulary of the Quran ( कराणसङ्कास): showing the extent of borrowed words in the sacred text: compiled by Professor Arthur Jeffery of the School of Oriental Studies, Cairo, 1938, pp. 15+311                                        | 12-0     |
| 80, | 83. Tattvasangraha (तच्चक्र्य): of Śāntarakṣita with the commentary of Kamalaśīla: translated into English by Mahāmahopādhyāya Dr. Ganganath Jha, 2 vols., 1937-39; vol. I, pp. 8+739; vol. II, pp. 12+854                                         | 37-0     |
| 81. | Hamsa-vilāsa (इंपविचाप): of Hamsa Mitthu: forms<br>an elaborate defence of the various mystic practices<br>and worship: edited by Swami Trivikrama Tirtha<br>and Mahāmahopādhyāya Hathibhai Shastri, 1937,<br>pp. 13+331                           | 5–8      |
| 82. | Sūktimuktāvalī (स्तिमुत्तावची): a well-known Sanskrit work on Anthology, of Jalhaṇa, a contemporary of King Kṛṣṇa of the Northern Yādava Dynasty (A.D. 1247): edited by Pandit E. Krishnamacharya, Sanskrit Pāṭhaśālā, Vadtal, 1938, pp. 66+463+85 | 11-0     |
| 85. | Bṛhaspati Smṛti (च्च्यतिसृति), being a reconstructed text of the now lost work of Bṛhaspati: edited by Rao Bahadur K. V. Rangaswami Aiyangar, Director, Tirupati Oriental Institute, Tirupati, 1940.                                               | Shortly. |
| 86. | Parama-Samhitā (परमणंदिना): an authoritative work on the Pāncharātra system: edited by Dewan Bahadur                                                                                                                                               | Shortly. |
| 87. | Tattvopaplava (নভাষ্যৰ): a masterly criticism of the opinions of the prevailing Philosophical Schools by Jayarāśi: edited by Pandit Sukhalalji of the Benares Hindu University with an introduction by Mr. R. C. Parikh of Ahmedabad, 1940.        | Shortly  |

Rs. A.

88. Anekāntajayapatākā (अनेकान्तव्ययताका): of Haribhadra Sūri (c. 1120 A.D.) with his own commentary and Tippanaka by Munichandra, the Guru of Vādideva Sūri: edited by H. R. Kapadia, M.A., in 2 vols., vol. I, 1940.

### II. BOOKS IN THE PRESS.

- Nāṭyaśāstra (বাহামার): edited by M. Ramakrishna Kavi, 4 vols., vol. III.
- 2. Alamkāramahodadhi (অভারেশ্বাইছি): a famous work on Sanskrit Poetics composed by Narendraprabha Sūri at the request of Minister Vastupāla in 1226 A.D.: edited by Lalchandra B. Gandhi of the Oriental Institute, Baroda.
- 3. Dvādaśāranayacakra (মান্যাম্বারর): an ancient polemical treatise giving a résumé of the different philosophical systems with a refutation of the same from the Jain standpoint by Mallavādi Suri with a commentary by Simhasuri Gani: edited by Muni Caturvijayaji.
- 4. Kṛṭyakalpataru ( ক্রেক্ডাব্র ): of Lakṣmīdhara, minister of King Govindachandra of Kanauj: edited by Principal K. V. Rangaswami Aiyangar, Hindu University, Benares, vols. I–IV.
- 5. A Descriptive Catalogue of MSS. in the Oriental Institute, Baroda (ৰভাবে বেলনীয় মুখ্যৱনী): compiled by K. S. Ramaswami Sastri, Srauta Pandit, Oriental Institute, Baroda, 12 vols., vol. II (Śrauta, Dharma, and Grhya Sūtras).
- Mādhavānala-Kāmakandalā (माधवानखकामकन्दला): a romance in old Western Rajasthani by Gaṇapati, a Kāyastha from Amod: edited by M. R. Majumdar, M.A., LL.B.
- 7. Anekāntajayapatākā (খনিকালস্থ্যনাকা): of Haribhadra Sūri (c. 1120 A.D.) with his own commentary and Tippanaka by Munichandra, the Guru of Vādideva Sūri: edited by H. R. Kapadia, M.A., in 2 vols., vol. II.
- 8. Sekoddeśaṭīkā (ऐकोइंग्रटीका): a Buddhist ritualistic work of Naropa describing the Abhiseka or the initiation of the disciple to the mystic fold: edited by Dr. Mario Carelli.
- Samrät Siddhänta (ধ্যাহ্ডিরানা): the well-known work on Astronomy of Jagannātha Pandit: critically edited with numerous diagrams by Pandit Kedar Nath, Rajjyotisi, Jaipur.
- 10. Vimalaprabhā (বিমন্ত্রসমা): the famous commentary on the Kālacakra Tantra and the most important work of the Kālacakra School of the Buddhists: edited with comparisons of the Tibetan and Chinese versions by Giuseppe Tucci of the Italian Academy.

| THE         | GAEKWAD'S | STUDIES | IN | RELIGION | AND |  |
|-------------|-----------|---------|----|----------|-----|--|
| PHILOSOPHY. |           |         |    |          |     |  |

|            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Rs. A. |
|------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| 1.         | The Comparative Study of Religions: [Contents: I, the sources and nature of religious truth. II, supernatural beings, good and bad. III, the soul, its nature origin, and destiny. IV, sin and suffering, salvation and redemption. V, religious practices. VI, the emotional attitude and religious ideals]: by Alban G. Widgery, M.A., 1922                                                                                                                                                                                                             |        |
| 2.         | Goods and Bads: being the substance of a series of talks and discussions with H.H. the Maharaja Gaekwad of Baroda. [Contents: introduction. I, physical values. II, intellectual values. III, æsthetic values. IV, moral value. V, religious value. VI, the good life, its unity and attainment]: by Alban G. Widgery, M.A., 1920. (Library edition Rs. 5)                                                                                                                                                                                                |        |
| 3.         | Immortality and other Essays: [Contents: I, philosophy and life. II, immortality. III, morality and religion. IV, Jesus and modern culture. V, the psychology of Christian motive. VI, free Catholicism and non-Christian Religions. VII, Nietzsche and Tolstoi on Morality and Religion. VIII, Sir Oliver Lodge on science and religion. IX, the value of confessions of faith. X, the idea of resurrection. XI, religion and beauty. XII, religion and history. XIII, principles of reform in religion]: by Alban G. Widgery, M.A., 1919. (Cloth Rs. 3) | 2-0    |
| <b>4</b> . | Confutation of Atheism: a translation of the Hadis-i-Halila or the tradition of the Myrobalan Fruit: translated by Vali Mohammad Chhanganbhai Momin, 1918                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 0–14   |
|            | Conduct of Royal Servants: being a collection of verses from the Viramitrodaya with their translations in English, Gujarati, and Marathi: by B. Bhattacharyya, M.A., Ph.D.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 0-6    |
|            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |        |

### SELLING AGENTS OF THE GAEKWAD'S ORIENTAL SERIES

### England

- Messrs. Luzac & Co., 46, Great Russell Street, London, W.C. 1.
- Messrs. Arthur Probsthain, 41, Great Russell Street, London, W.C. 1.
- Messrs. Deighton Bell & Co., 13 & 30, Trinity Street, Cambridge.

#### Calcutta

Messrs. The Book Co., Ltd., 4/3, College Square.

Messrs. Thacker Spink & Co., 3, Esplanade East.

### Benares City

- Chowkhamba Sanskrit Series Office, Post Box No. 8, Benares.
- Messrs. Braj Bhusan Das & Co., 40 5, Thathari Bazar.

#### Lahore

- Messrs. Mehrchand Lachmandass, Sanskrit Book Depôt, Said Mitha Street.
- Messrs. Motilal Banarsidass, Punjab Sanskrit Book Depôt, Said Mitha Street.

### Bombay

- Messrs. Taraporevala & Sons, Kitab Mahal, Hornby Road.
- Messrs. Gopal Narayan & Co., Kalbadevi Road.
- Messrs. N. M. Tripathi & Co., Kalbadevi Road.
- Saraswati Pustak Bhandar, Gulalwadi, Fort.

#### Poona

Oriental Book Supply Agency, 15, Shukrawar Peth.



